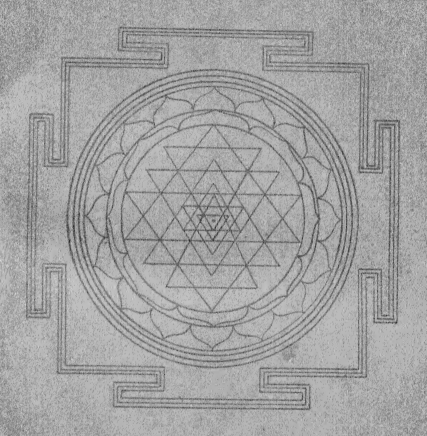
# TANTRIK TEXTS

Edited by ARTHUR AVALON

VOL. III



### PRAPANCHASARA TANTRA

Edited by TARANATHA VIDYARATNA

CALCUITA:

SANSKRIT PRESS DEPOSITORY,
2 30, Cornwalles Street.

LONDON:

LUZAC & Co.,

46. Great Russell Street, W.C.



## TANTRIK TEXTS

Vol. I. TANTRĀBHIDHĀNA with VIJANIGHANTU and MUDRĀ-NIGHANTU.

Vol. II. SHATCHAKRANÎRŪPANA of Pürnananda Svāmi, with Commentary of Kālīcharana and notes by Shangkara. PĀDUKĀPANCHAKA, with Commentary of Kālīcharana. With these are notes from the Tīka of Vishvanātha on the Second Patala of Kaivalya Kalikā Tantra.

Vol. III. PRAPANCHASĀRA TANTRA.

Vol. IV. PRĀNAKRISHNASHABDAMBUDDHI.

[In the press.]

Vol. V. KULACHUDĀMANI.

[In preparation.]

### WORKS ON TANTRA BY ARTHUR AVALON

TANTRA OF THE GREAT LIBERATION (MAHANIR-VANA TANTRA). A Translation from the Sanskrit, with Introduction and Commentary.

PRINCIPLES OF TANTRA (TANTRATATTVA). Vol. 1.
PRINCIPLES OF TANTRA Vol. II. [In the press.]

THE SIX CENTRES AND THE SERPENT FORCE (SHATCHAKRANIRŪPANA). [In the press.]

OCEAN OF KULA TANTRA (KULARNAVA TANTRA).
[In preparation.]

#### BY ARTHUR AND ELLEN AVALON

HYMNS TO THE GODDESS (from the Tantra and other Shastra and the Stotra of Shangkaracharyya).

## TANTRIK TEXTS

## EDITED BY ARTHUR AVALON

VOL. III

## PRAPANCHASĀRA TANTRA

EDITED BY

TĀRĀNĀTHA VIDYARATNA

CALCUTTA
SANSKRIT PRESS DESPOSITORY
30, CORNWALLIS STREET

LONDON
LUZAC & CO
46, GREAT RUSSELL STREET, W.C

CALCUTTA: . PRINTED BY THACKER, SPINK & CO.

#### INTRODUCTION.

The Prapancha is the extended universe composed of the five elements (Mahâbhûta) or "Ether," "Air," "Fire," "Water," "Earth." The title of the work, therefore, means the essence, or the account, of the Prapancha.

This celebrated text is attributed to the great philosopher and devotee Shangkarâchâryya. At the time printing was commenced it had not been previously published but after the receipt of the Text from the press and when this Introduction was being prepared, the twentieth and twentyfirst volumes of the collected works of Shangkara were published by the Vânî Vilâsa Press, at Srirangam, Madras, containing the present work. An examination, however, of its text has shown it to contain some errors and therefore this present edition, even apart from the Introduction which follows, will not prove to be unnecessary.

In preparing this edition use has been made of three manuscripts: one in the possession of the Asiatic Society of Bengal; another the property of the Varendra Anusandhâna Samiti of Rajshahi; and a third belonging to Sj. Akshaya Kumâra Maitra. This third manuscript was formerly the property of the late Achalânanda Swâmî and is, according to the information one of his Shishya's, in the Guru's own handwriting.

As I have said this work is in India currently attributed to Shangkara the author of the Shârîrakabhâshya and was, therefore, included in the collection above mentioned. The author of the Prapanchasâravivarana states that Shiva is the author of this work through his incarnation (Avatâra) the philosopher Shangkara. The names of other Shangkaras occur in Tantrik literature such as the son of Kamalâkara the author of the Vâsanâtattvabodhinî or Târârahasyavrittikâ, and the Shangkara who is a commentator upon the Shatchakranirûpana published in the preceding volume of this series. The colophon at the end of the Madras edition refers to its composer as Bhagavân Shangkarâchâryya, a

title which is only applied to the author of the Shârîrakabhâshya who is believed to have been an incarnation of Shiva Himself. It is not stated, however, whether that colophon appears in the manuscript from which the Madras edition was prepared. In the three manuscripts on which this edition is based there is no such colophon. Whether, however, the work is rightly accredited is another question. It is common knowledge that in the history of all religions, works are attributed to great names to gain for them an authority which their real author could not perhaps have achieved. Doubtless some writings which pass under the great name of Shangkara are not really his. I have pointed this out in connection with one of the hymns attributed to him and which I have published(1) in collaboration with my wife Ellen Avalon. So again we find the Târâpajjhatikâ Stotra (which is given in the Tantrik compendium the Târârahasyavrittikâ above mentioned) attributed to Shangkarâchâryya though the same hymn is elsewhere in another manscript ascribed to the Atharvanîyo Upanishad.(2) In support of the accredited authorship I have been referred, in addition to the general style, and authoritative tone of the work, to the 60th verse of the 20th Patala where in enumerating the different Avatâras the name of Buddha is omitted. Now Buddha has been recognised as one of the ten Avatâras from the days of the Puranas to those of Jayadeva. It has, therefore, been suggested that only an author of the authority of Shangkaracharyya who in particular strongly combated the Buddhist doctrines would have presumed thus to run counter to such a recognised tradition. On the other hand, in one of the smaller hymns attributed to Shangkarâchâryya Buddha is recognised as one of the Avatâras. Further in support of the accredited authorship we have the fact that both Raghava Bhatta in his commentary on the Shâradâtilaka and Kâlîcharana in his Shatchkranirûpana refer to the author of the Prapanchâsâra as Shrîmadâchâryya by which term the great Shangkara alone is meant. leave however others, who may think that the contents of the work itself notwithstanding its authoritative tone and general style tell against the tradition as to its authorship, the developement of their thesis.

Whoever the author may be the Tantrik character of the text admits of no doubt. It is constantly cited as an

(1) Hymns to the Goddess, page 95.

<sup>(2)</sup> The name or the Upanishad is given as it appears in the manuscript.

authority in other Tantrik works, notably by Râghava Bhatta, one of the greatest of Tantrik commentators, the author of the Bhâshya on the celebrated Shâradâtilaka of Lakshmanâchâryya. It is also referred to by Kâlîcharana in his notes on the Shatchakranirûpana and by Vishvanâtha in the Shatchakravivriti and by many others. The work is not only frequently quoted, but it has been the subject of general commentaries, namely the Prapanchasârasambandhadîpikâ, the Prapanchasâravivarana, and the Prapanchasârasârasangraha; the last two dealing chiefly with ritual and Mantra. Further than this the philosophical doctrine relating to soundcreation, the general terminology, Devatâs of worship and the ritual character of its contents from the fifth chapter to the end of the work makes any further elaboration of this point unnecessary which will be obvious to any one who is conversant with the Tantras and the present text. For others I need only for example draw particular attention to the reference to the Tantrik Bhûtashuddhi rite; the detailed account in the ninth chapter of the worship of Tripuravidya and to the Japa, Vîja, Yantra, Mudrâ and so forth which as H. H. Wilson(1) long ago pointed out are distinguishing marks of Tantrik ritual.

Having, however, regard to the alleged authorship the question may be asked, whether the work should be described as a Tantra or Tantrik text, such as, for instance, the Sharadatilaka, Shâktânandataranginî and like works. If it be not an original Tantra then the authoritative style and form of the work would render it more akin to the Sharada than to the Shâktânandataranginî, Tantrasâra, and other similar works which do not profess to be anything but compendia. The Madras edition says—Bhagavat Shrî Shangkarâchâryya virachita; that is, "composed or compiled by Bhagavan Shangkarâchâryya." If it be the fact that it is the original composition of Shangkarâchâryya then unless we can regard the work as the teaching of Shiva in his Avatâra as the great philosopher it would not be a Tantra in the proper sense of the term. For such a view however there is the authority of the statement of the Prapanchasaravivarana to which I have referred. Still less would the text be such a Tantra if the author was some other Shangkara. On the other hand, the form in which the work appears is that of a discourse of the Mahavishnu in answer to questioning by

Brahmâ. An old and learned Orissan Pandit to whom this question was referred stated to me his opinion to be that Shangkara was not the author of the work but its redactor or compiler, thus occupying the same position in regard to it as the Rishis did to the Vaidik Shruti. The question has importance because, amongst other reasons, of the fact that the Mahasiddhasara Tantra includes a Tantra called the Prapanchasâra amongst the group of 64 assigned to the Rathakranta.(1) Whether the Tantra there referred to is the text before us I cannot say. It may be another of the same name. Thus we find in the group of Tantras mentioned by the Mahâsiddhasâra the Panchadashî. All are aware that the Panchadashî is not a Tantra but a Vedântik treatise. It is possible, however, that a Tantra was also so-called just as there is one which is entitled Matsyasûkta. I have been informed, though I have not yet seen any such manuscript, that there was an ancient Tantra called Prapanchapanchaka, and it has been suggested that the text before us is a summary of that work. The title is not inconsistent with such view. For "sâra" may here refer either to the essence of the material world (prapancha) or to a summary of the Prapanchapanchaka though in that case the title would more properly be Prapanchapanchakasara in the sense of the word "sara" as used in the title of the well-known treatise of Krishnananda. the Tantrasâra.

Whatever be the authorship, the question last discussed seems to be concluded by the statement contained in the work itself. For at v. 62, Chapter 33, Mahâvishnu says, "Oh Lotus-born! in this Tantra (Tantre'smin) I have shown Thee the Prapancha in its five-fold aspect."(2)

The text is a very important one and service would be rendered by its complete translation. A summary of the work which deals with the worship of all the Devatas is as follows:—

<sup>(1)</sup> See Introduction to my edition of the first part of "Principles of Tantra."
(2) It must however be noted that the word Tantra is sometimes used in a wider

sense, that is in a sense in which it is not an original Tantra e.g., the Sharada speaks of itself as a Tantra. See Introduction to my "Principles of Tantra," Vol. I.

#### CHAPTER I.

At the close of the period of dissolution (Pralaya) Brahmâ, Vishnu and Rudra(I) who are respectively distinguished by the Gunas (Gunaprabhinna) Rajas, Sattva and Tamas appeared. Wondering how it was that They came into being and the object thereof they approached Nârâyana (here the Mahâvishnu) then resting in the Ocean of Nectar and began to sing His praises. Pleased thereat He displayed to Them His great and beauteous form; the sight whereof awed and astounded them.

Brahmâ then said "Oh Lord, be merciful and tell us who we are and whence we have sprung; what is our cause and what is that which we are to do (Kriyâ)".

Narâyana replied "You have been brought forth by the Eternal Imperishable (Akshara). Your respective work is to create, to preserve and to destroy."

Brahmâ then asked "What is the Eternal Imperishable; what is Its nature; whence has It come?"

Nârâyana replies with a discourse on the creation of the world and teaches Brahmâ, Vishnu, and Rudra the nature of Purusha and Prakriti(2) or Pradhâna(3) the two supreme Tattvas.(4) Of the twenty-five Tattvas, Purusha and Prakriti are stated by the Mahâvishnu to be eternal (Nitya); Prakriti extending over and enveloping the whole universe "including Thee Oh Brahmâ and Myself Nârâyana." Of Prakriti the latter says "She knows Herself. None know Her but I as Kâla only. Kâla it is (He says) who effects Vikriti or change in Prakriti with Her three gunas, Sattva, Rajas and Tamas(5) which exist throughout the whole universe and permeate all the Vikâras.(6)" The Mahâvishnu continues His discourse of which the following is a summary.

<sup>(1)</sup> For they are the effect of the working of Prakriti and manifest Her gunas though in different proportions according to Their specific activities.

<sup>(2)</sup> See note at p. 29 post.

<sup>(3)</sup> See note at p. 29 post.

<sup>(4)</sup> Prakriti is the invisible ultimate source as noumenal matter of all manifestation through whose contact with Purusha the whole universe arises.

<sup>(5)</sup> With their characteristics of happiness, sorrow, and delusion and functions of revealing, inciting to activity and veiling or suppressing, respectively. Guna is that which works for another as they do for Purusha. See my Introduction to the Mahanirvana Tantra under the heading "Guna."

<sup>(6)</sup> Or effects or transformations of Prakriti.

Prakriti by contact with the light (Jyotih)(I) is Chin-mâtrâ.(2) In the desire to create She "solidifies" or "thickens" (Vichikîrshu ghanîbhûtâ) and appears as Vindu.(3) Through the instrumentality of Kâla the Vindu divides itself into three, viz., Sthûla (gross) Sûkshma (subtle) and Para (supreme). These are Vîja, Nâda(4) and Vindu,(5) respectively. On this self division of (the supreme) Vindu there arises an inarticulate sound (Avyaktarava)(6) which is the Shabda Brahman or Sound Brahman. (7) The latter is beyond speech (Avâchya) and is understandable to Itself alone (Svasangvedyasvarûpa).(8) The wise know "sound" to be the Shabda-brahman. It permeates all substance and in the animal body exists as the five "elements" (Panchabhûtâtmakadeha).

From this sound originates Mahat(9) or Buddhi and from the latter Ahangkâra which is threefold; Vaikârika,

(1) Purusha.

(2) That is, She who is in the first place Tattva (mere "thatness") quickens under the influence of Chit or consciousness which according to the Sangkhya system She reflects; then She longs to create (Vichikirshu) and "solidifies" (Ghanibhita) and appears as Vindu. See post and notes. The verse is quoted variously and reads also Chinmâtra referring to the Light.

(3) That is the Kârana or Causal Vindu which the Brahman becomes after passing from its state in Pralaya to that called Vichikirsha when Karma ripens. As to the meaning of this, see Arthur Avalon's Introduction to "The Six Centres, and the

Serpent Force."

(4) Så tattvasangjnå chinmåtrå jyotishah sannidhestadå.

Vichikîrshurghanîbhûtâ kvachidabhyeti vindutâm. Kålena bhidyamanastu sa vindurbhavati tridha.

Sthûla sûkshma paratvena tasya traividhyamishyate.

Sa vindurnâdavîjatvabhedena cha nigadyate.

(5) That is the Kâryya or effect Vindu as Nâda is the Kriyâ Vindu.

Another reading given by Kâlîcharana substitutes dvidhâ for tridhâ in the third line and the remaining lines differ. According to this version the division is twofold into Hang and Sah (See Vol. II, Tantrik Texts, p. 66), the combination being Hangsah.

See Introduction to my Edition of Mahanirvana Tantra.

(6) See as to this Raghavabha#a's commentary on the Sharadatilaka, and p. xxii of my Introduction to the Mahanirvana Tantra.

(7) So also the Shâradâtilaka (ch. 1) says:—Bhidyamânât parâdvindoravyak

tâtmâ ravo'bhavat.

Shabdabrahmeti tam pråhuh.

(8) Thus (to illustrate the meaning of this term), whereas others may see in me a man I alone really know what a man is, and what I am. One must be a thing to know what it is. The existence of Prakriti is only inferrible from Her effects which

(9) It is said that this word does not as is generally supposed mean "great" but is derived from Maghas which means Light (Jyotih).

Taijasika, and Bhautika.(I) From Ahangkâra issued the five Tanmâtras; (2) from which were developed the five gross elements (Mahâbhûta)(3) viz., "ether," "air", "fire", "water", "earth".(4) From Ahangkâra through Shakti with Guna and Dosha(5) urged by Kâla, sound is produced and from sound, ether (Akasha); from ether, air (Vayu); from air, fire (Agni); from fire, water (Jala); and from water, earth (Prithivî). The Mandala of ether is circular and of air hexagonal(6); of fire triangular; that of water resembles a crescent moon and that of earth is a square. Ether contains air, and air fire; fire contains water, and water earth; and in earth is all that is moving and motionless in the universe. (7) From Ahangkâra also issue the five organs of action (Karmendriya), namely the anus, feet, genitals, mouth and hands the functions of which are excretion, walking, procreation, speech and the power to hold; the five organs of knowledge (Jnanendriya), viz., eye, ear, nose, tongue and skin; and the internal sense (Manas).

(From the combination of these elements the whole material world or Prapancha is produced)(8) (Mûlaprak*ri*ti is Prak*ri*ti only) but Mahat Ahangkâra and the five Tanmâtras, these seven are both Prak*ri*ti and Vik*ri*ti.(9) The

<sup>(1)</sup> That is the pure, passional, and dark or elemental aspects of Ahangkara in which the gunas Sattva, Rajas and Tamas predominate, respectively. According to the Sângkhya the first produces the eleven senses, the last the Tanmatra or cause of the gross elements (bhûta), and the second produces both. According to the Shaiva school the first is said to produce Manas, the second the ten senses, and the third as above. See Bhâskararaya's Comm. on Lalitâsahasranâma v. 397.

<sup>(2)</sup> The subtle, imperceivable (to ordinary sense), "thing in itself," of which there are five, viz., Shabda (sound) Sparsha (touch) Rûpa (form and sight) Rasa (taste) Gandha (smell): that is sound as such, touch as such etc.

<sup>(3)</sup> Perceivable by the senses in those products which are made up of them.

<sup>(4)</sup> So ether (Ākāsha) arises from the Shabda Tanmātra and its Guna is Shabda. The word "element" is here retained for default of any better term though the "ether" etc., here spoken of is not to be confounded with the elements air, fire, earth, and water, in an English sense.

<sup>(5)</sup> See post, p. II et seq.

<sup>(6)</sup> Not in the ordinary sense of a hexagon but of a figure with six points which is formed by two equilateral triangles (one reversed) superimposed.

<sup>(7)</sup> That is all things may be resolved into "earth": the latter is sublimed into water, and water into fire and so on, until ether is reached which potentially contains them all.

<sup>(8)</sup> The parentheses in English here and later on are added to the text in a form which gives continuity to the summary.

<sup>(9)</sup> That is both cause and effect: they are each the effect of the preceding cause and the cause of the succeeding effect. Prakriti is cause. "The seven" or Mahat

remaining sixteen Tattvas, viz., the ten Indriyas, Manas, and the five Mahâbhûta are purely Vikriti. They are called the sixteen Vikâras. The eight Prakritis are Avyakta,(1) Mahat, Ahangkâra and the five Tanmâtras the last seven being also Vikritis of Prakriti. The Karanas(2) are Buddhi, Ahangkâra, Chitta and the Indriyas both Jnâna and Karma.(3)

(Nârâyana then gives the divisions of time from the minutest, namely the Lava to the duration of Brahmâ's life (or a period of 36,000 days and nights, each of 8,640,000,000 human years duration) as follows:—

I Lava=the time it takes to pierce a lotus leaf with a needle.

30 Lavas=1 Truti. 30 Trutis=1 Kalâ.

30 Kalâs=1 Kâshthâ

30 Kåshthås=1 Nimesha. 8 Nimeshas=1 Måtrå which is equal to one breath (Shvåsa)

360 Shvâsas= 1 Danda or Nâdikâ.

2 Nâdikâs=1 Muhûrtta. 30 Muhûrttas=1 day.

30 days=1 month.
12 months=1 human year.

1 human year=1 day of the Devas, 360 days of the Devas=1 celestial year. 12,000 celestial years=1 age (Yuga). 1,000 Yugas=1 day of Brahmâ. 1,000 Yugas=1 night of Brahmâ.

30 days and nights of=1 month of
Brahmâ.

12 months of Brahmâ=1 year of Brahmâ.

100 years of Brahmâ = the period of the life of Brahmâ.

The duration of 1 that of the outgoing

The duration of Brahmâ's life breath (nishvâsa)

The sun, moon, fire and all Devatas are in constant movement for the preservation of the world. (The close of the day of Brahma or Kalpa is followed by a night of Brahma and this is what is called the intermediate dissolution or Pralaya of which there are as many as there are nights in the life of Brahma. At the close of Brahma's life with the indrawn breath of Kala there is the great dissolution or Mahapralaya). At the time of dissolution says Narayana all the universe re-enters Prakriti.

Nârâyana then treats of the generation of bodies. In Prakriti which is moved by Kâla, there are four kinds of bodies, namely, those which spring from the ground (Udbhijja)

Ahangkâra and the five Tanmâtrâs are both cause and effect; and the "sixteen" or the eleven senses (Indriya) including Manas and the five elements (bhûtas) are effects only. Purusha is neither cause nor effect. All effects exist in their causes. Prakriti and Purusha have themselves no cause.

<sup>(1)</sup> Mûlaprakriti or unmanifested Prakriti whom the Pancharâtra Āgama calls 'the one Mother of the universe the Mother of the Scriptures, Sarasvatî who has no origin.' Vyakta on the other hand is Mahat and the other categories for they are manifested.

<sup>(2)</sup> A Karana is that by which another thing is done, an instrument or agents

<sup>(3)</sup> The inner agents (Karana) are Buddhi, Ahangkâra, Chitta and Manas which sums up in itself and presides over the ten outer agents or senses (Indriva) of knowledge and action.

from moisture (Svedaja); those which issue from eggs (Andottha) and lastly such as have their origin in the uterus. Motionless things (such as trees, etc.), are called Audbhida or Udbhijja as they pierce through the ground. The Svedaja originate from the combination of the five elements. The Andaja or Andottha are produced by Shukra (semen) and Shonita (female ovum), and are formed into a ball. The Jarâyuja sprung from the uterus is the result of sexual intercourse. It is born with a body which contains the twenty-four Tattvas. Vâyu ("air") or nerve force takes the discharged semen and there mingles it with the seed of the Shonita. The seed of the female is called Mâyîya and that of the male is Kârmana. The uterine air nourishes the united seeds (Vîja) which are called Anava (or Alavya) and in which, in subtle forms, the twentyfour Tattvas exist. If there be a preponderance of Shonita the child becomes a female; if the proportions are even the child becomes hermaphrodite and when Shukra dominates then the child becomes a male. The combined seeds in the course of the day by the action of air, fire, and water solidify into a body the size of the mother's thumb. Next day the embryo becomes a frothy body (budbudâkâra). In the course of fifteen days it becomes quadrangular in shape and draws nourishment from the food taken by the mother. In time by the action of Vâyu (in the uterus) a straight long Nâdî (nerve or artery) called Sushumnâ is produced. mouth of the Nadî is downwards (that is in the Mûladhara). There is a Nâdî on each side of it. That on the left is Idâ and that on the right is Pinggala. With these seven other Nâdîs are connected. Idâ, connected with the left scrotum, encircles Sushumnâ, passes by the right hip, goes to the heart—and thence passing by the left shoulder proceeds to the right nostril. Pinggala originating from the right scrotum goes in a similar way to the left nostril.

The other Dhamanîs (Nâdî) above mentioned are Gândhârî, Hastijihvâ, Pushâ, Alambushâ, Yashasvinî, Shangkhinî, and Kuhu. These are ramified all over the body. The embryo continues to increase drawing its nourishment from the food taken by the mother through a Nâdî which is attached to the wall of the uterus. As it goes on increasing it receives a part (Kalâ) of the Supreme Light (Paramajyotih) and this Kalâ is consciousness (Kshetraj natâ). The body which is thus possessed of consciousness is compounded of the elements (Bhautika) and has qualities of its own (Saguna). In the case of the male the testicles fully

exist; but in the case of the hermaphrodite only slightly. The female embryo has none.

Besides the central Nadî Sushumna there are various other Nadis with branches and sub-branches and altogether they are 300,000 in number. Vâyu (v. post p. 11) passes throughout the body by means of these Shiras (Nadi). Vâyu is spread all over the body from the Mûlâdhara upwards proceeding along Ida and Pinggala towards the nostrils and thereafter stops at a distance of twelve fingers breadth therefrom. There is a constant upward and downward movement of Vâyu along the path of the Sun and Moon.(1) Vâyu goes to the north by the left; to the south by the right. Different views are held about this consciousness (Chetanâ). Some speak of it as the effect of Shukra and Shonita: others as produced by the food taken by the Mother. Others again say that it is the product of the Rasa (essence, juice) of the food or lymph chyle. Some speak of it as the effect of Karma: others as a manifestation (Vyâpti) of the Parama Dhâma (Supreme Light). Some again say that the body and the Atma of the father repeatedly act and re-act the one upon the other with the result that the lustrous supreme Light is communicated by Mâruta (Vâyu) to the Shukra as it were the light from one lamp to another. Others suppose that when the material body of elements (Bhautika) is born the Jîvâtmâ issuing elsewhere comes and enters it.

Nârâyana then says that the great (Mahîyasî) Prakriti is distinguished by the Gunas (Gunabhinna) and is Tridoshâ (v. post). She pervades and possesses the qualities (Guna) of the five elements. The seven substances or fundamental principles (v. post) are Her characteristics (She is Saptadhâtubhinnâ). She is in the Indriyas; both in the five Karmendriyas, and in the five Jnânendriyas (She is Panchabuddhiprabhâvinî). She issues from the unmanifested state when quickened by Her proximity to the Supreme Light. When She is well awakened by the Supreme Light then She is Manas and of great power and is in the state of uncertainty—certainty (Sangkalpavikalpakrityâ). When in the act of determining with certainty (nishchinute) then She is called Buddhi or determination. When She knows Herself as the knower She is Ahangkriti (Ahangkâra). When She withdraws into Herself (abhilîyate) She is Herself alone.

When She the Great One is moved to manifest Herself in Her different ways it is then that the sound which issues upon the bursting of the Vindu becomes clearly perceptible.

#### CHAPTER II.

Matured in this way the embryo goes on increasing at every moment of time. It is first composed of six parts, viz., head, two hands, two legs, and the middle portion. Consciousness then enters these six parts. If the Doshas viz., Vâta or Vâyu, Pitta, Kapha are favourable then eyes, nose, mouth, ears, cheeks, chin, chest, belly, breasts and so forth are formed.

[At this point it is necessary to make an explanatory digression. These three terms are generally translated air, bile, and phlegm. While, however, they have this significator they, however, mean a great deal more.(1) Vâyu is not atmospheric air nor is it an effete material such as gas generated during the process of digestion. Sushruta defines it as a force which sets the whole organism in motion. It is the principal factor which determines the genesis, continuance and disintegration of the living body. Its vibration takes a course as the controller of the correlative functions of the system. Taking into consideration the various functions which the living body has to perform this Vâyu is classified into Prâna, Udâna, Samâna, Vyâna and Apâna which are said to correspond with the divisions of functions performed by the cerebro-spinal and sympathetic nerves of Western physiology. The Tantras abound in description of the Nadîchakras (nerve plexuses) and give detailed accounts of the motor, sensory, and mixed nerves according to differences in their functions and relations.

In Chapter XV of the Sûtrasthânam of the Sushruta it is said that the imparting of motion to the body (Praspandanam), the carrying of the sensations of the respective sense organs (Udvahanam), the passing down of food to its proper receptacles (Pûranam), the separation of excretions from the assimilated food matter (Viveka), and the retention and evacuation of urine, semen, etc., (Dhâranam) should be ascribed to the functions of the five kinds of Vâyu which support the body.

<sup>(1)</sup> For what follows on the medical side I am indebted and refer my reader to the Sushruta Sanghita, an English translation of which with a very useful introduction has been published at Calcutta by Kaviraja Kunjalala Bhishagratna.

In short the term Vâyu not only means nerve-force but is extended to include any kind of electro-motor or molecular force (as when we speak of the Vâyu of the soil) though the term is now loosely applied to signify gas or air.

The functions of the Pitta consists in metamorphosing the chyle to protoplasmic substance and is thus said to correspond to the metabolism of Western physiology. It means both bile and metabolism of tissues as well as the bodily heat which is the product of the latter. All metabolic processes in the organism whether constructive or destructive are called Pitta which is said to be in the products of those processes whether serum, bile, blood, albumen, etc., which are either essential to the substance of the body or to the proper performance of any organic function. It also has five sub-divisions according to functions and locations, viz: Pâchaka, Ranjaka, Sâdhaka, Alochaka, and Bhrâjaka; or digestive heat or bile; pigment; rhythmic cardiac contractions; the Pitta of sight and in the skin. The Sushruta in the Chapter cited says that pigmentation (Ranjaka) digestion and metabolism of tissues (Pâchaka) the vitalisation and nutrition of protoplasmic cells (Ojakrit) origination of the faculty of intellection(1) (Medhâkrit) these last two coming under the common heading Sâdhaka; the origination and preservation of evesight (Alochaka) and the germination of heat and maintenance of bodily temperature (Bhrâjaka) are the functions of the five kinds of Pitta which contribute to the preservation of the body through its fiery or thermogenetic potency (Agni-karma).

Kapha or Shleshma is also of five kinds the functions of which according to Sushruta are the lubrication of the interior of the joints; contributing to the gloss of the body; to the formation of healthy granules in sores; to the size of the body; building fresh tissues; imparting a pleasant or soothing sensation to the body; increasing its strength and giving firmness to the limbs and thereby contributing to the welfare of the body by supplying it with its watery element.

<sup>(1)</sup> The Editor of the work last cited after stating that Sâdhaka which is situated in the heart indirectly assists in the performance of cognitive functions by keeping up the rhythmic cardiac contractions says that it was perhaps this view of the heart's construction which predisposed many ancient Indian physiologists to hold it to be the seat of cognition (Buddhisthânam).

At every moment the animal body dies. The mological significance of the term Sharîra (body) which comes from the root Shrî " to wither up " testifies to ancient knowledge of the combustion which is taking place at every moment in the human system. The internal fires would unduly feed upon its constituent principles were it not for the cooling and watery principle of Shleshma which surcharging it with its own essential humidity keeps intact the integration of its component molecules. The Rasa or lymph chyle which is formed out of the ingested food prevents the internal bodily fires from preying upon the vitals by coursing freely throughout the whole organism. The Rasa thus generated undergoes a kind of purification, the purified portions being called Prasadabhûta and the excreted portion Malabhûta. Kapha or Shleshma is that portion of Rasa which fills all the intercellular spaces of the body thus holding them together in a kind of cooling embrace(I) and prevents the combustion which would otherwise have been caused by organic heat.

Thus "air" is the correlative, as "fire" and "water" are the sustentative functions which, with generation, constitute the threefold activities of living matter. The lymph chyle or Rasa produced by the digested food potentially contains the elements (Dhâtu) which build up the human organism through physiological metamorphosis. Vâyu, Pitta and Kapha are thus fundamental principles of the human economy or the primary subtle dynamics of organic life, when in virtue of their correlative and sustentative functions they ensure an equipoise among the different vital and physiological processes, essential to its perfect health. But when the equilibrium is disturbed, pathological conditions arise which form the esse of disease and then they are said to be transformed into Doshas or morbific diathesis.(2) They are denominated as Malas when observed in grosser or superficial principles of the organism producing those excretions or organic lesions which are the sphere of morbid anatomy. Thus Vâyu, Pitta, and Kapha embrace both the biological

<sup>(1)</sup> The root Shlish in Sanskrit means "to embrace." Vâyu comes from the root Vâ (to move) and Pitta according to the author cited comes from "tap" (to burn) from which he says it should be inferred that motion, heat, and union and integration are the respective attributes of the vital Vâyu, Pitta and Kapha or Shleshma, (Vol. I, p. 195.)

<sup>(2)</sup> Thus blood which is a fundamental substance (dhâtu) of the organism may be designated a dosha when owing to congestion it produces a pathological condition

and pathological principles of the organism. The same principles which sustain the organism are transformed into the dynamics of disease and the grosser excretory changes and organic lesions which form the subject of morbid anatomy and are sometimes confounded with the disease itself. It is, therefore, incorrect to translate Vâyu, Pitta and Kapha as "air" "bile" and "phlegm" except under those circumstances in which they are transformed into Malas but they are not "air, "bile" and "phlegm" in those planes of their functions which determine the genesis, growth, and continuance of the organism as well as its death, decay and disintegration. These principles thus embrace the whole sphere of organic existence.(1)]

The text then continues as follows: The embryo is moved by Vâyu at the time of delivery. It issues with its head downwards causing great pain to its mother. At that time its eyes and nose are (in the uterus which is itself steeped) in the filth of the mother's intestines; and it repeatedly thinks of the thousands of sins committed by itself in previous births (which have caused it to be thus again re-born). It is tormented by the heat of the mother's body and is smeared with her secretions. Its body which is rolled up into a ball is agitated by Vâyus moving in all directions. It is at this time that it longs for liberation (Moksha).

Before this period Prâna and other Vâyus had lodged themselves in its body, Apâna and Prâna now pull against one another. When Samâna fans the fire of digestion then Vyâna goes with the extract produced thereby (Rasa) all over the body. Udâna accompanies Prâna. Nâga causes belching. Kûrmaka causes movement of the eyelids(1) Krikaraka causes hunger: Devadatta yawning; and Dhananjaya causes various sounds (Rava) meaning apparently motions in the body and does not leave it even after death. As there are ten airs, so there are ten fires in the body. Of these, seven fires are in the seven substances (Dhâtu) and three in sweat (Sveda) phlegm (Kleda) and entrails (Antra). The Dhâtus are skin (Tvak), blood (Asrik), fat (Meda), bone(2) (Asthi), flesh ((Mângsa), marrow (Majjâ) and semen (Shukra).

(1) op cit of Kavirāja Kunjalāla Bhis/agratna whose exposition I have above condensed and re-arranged.

<sup>(2)</sup> According to the Kâmikâgama cited by Bhâskararâya (Lalitâ V. 116) the first five Dhâtus are derived from Devî; and the last two together with breath and vitality (Jîva) from Shiva. The tenth substance is called Parâshakti.

They are called Dûshya or that which is affected. Dosha is that which affects and the Doshas are Vâta, Pitta and Kapha.(1) The universal spirit (Vishvâtmâ) is Samavâvî.(2) Action shows whether it affects or is affected. Hunger and thirst, grief and ignorance, decay and death are known as the six Urmis and exist in Prâna, Buddhi, and as characteristics of the body (Dehadharma). From semen originate marrow (Majja), bone (Asthi) and nerve (Snavu); from blood come skin (Tvak), flesh (Mangsa) and Shonita (female ovum). These are the six(3) Koshas of the body. In the Dhâtus Rasa and so forth is matured (Pâka). With maturity Ojas is produced which is the eighth product (Dosha). [It is said in Part I of the Bhâvaprakâsha that "health and strength reside latent in the Ojah Dhâtu as butter (Ghritam) lies latent in milk." What it is, is not certain. cording to some it is albumen or glycogen. But the medical Editor of the Sushruta already cited says (Vol. I., p. LIII) that the term has been used to denote that vital principle in the organism which is essential to the maintenance of a healthy combustion in its tissues and to the due performance of their normal functions and activities, no matter whether that principle is patent in the form of protoplasm, protoplasmic albumen, glycogen, or mucosin in accordance with the difference of their functions, geneses, and conditions of protoplasmic metabolism.] This Ojas according to the text seeks to attach consciousness (Kshetrajna) to itself as oil seeks union with the lamp or the firmament the splendour of the thunder bolt. When fire is covered by a pot which has holes in it, the lustre of its flame issues through these apertures and illumines the surrounding space. In the same way the lustrous consciousness (Kshetrajna) although covered by the body gathers knowledge through the different senses. Ether is in the ears, air in the skin, fire in the eye, water in the tongue and earth in the nostrils. This is how knowledge is acquired.

When Pitta moved by Vâyu dissolves the Dhâtus and is itself dissolved, it also dissolves blood in Lasikâ(4) and the

<sup>(1)</sup> That is, they are the things which affect the Dhâtus as above explained. In Ayurveda it is said that these three acting on the body in different ways produce various results.

<sup>(2)</sup> This word is an adjective of samavâya: which means an intimate and inseparable connection between things such as that which exists between a thing and the material of which it is made.

<sup>(3)</sup> External.

<sup>(4)</sup> Described by Charaka as the fluid which is between the skin and the flesh.

dissolved Lasikâ working forward in the direction of the skin issues in the form of particles of perspiration. When Kapha is moved upward by Vâyu and Pitta then there is Praseka of the mouth and nose—that is apparently these organs function by salivation, dribbling, running at the nose and so forth.

Here follow some verses dealing with diseases and their causes. Thus from the taking of unwholesome food discharge from the penis (Prameha), strangury (Mûtrakrichhra), diarrhœa (Grahani) and other diseases arise.

It is next stated that after food of the six different tastes is introduced into the mouth it is made palatable by Kapha. The six kinds of taste of edible things are sweet, sour, salt, bitter, hot and astringent. Food first goes to the stomach (Āmāshaya) and then to the seat of bile (Pittāshaya) and through contact with it becomes pungent (Katuka). Entering the intestines it is matured by the bile. The essence (Rasa) which is produced by the process of digestion assumes the form of blood and so forth and is carried through the body by Vâyu. The refuse is collected by Anila (air). This is called the excretion. It passes into the small intestines (Grahani) and remains there for some time when it passes out by way of the anus. In a similar manner the watery part passes through the thin Nadîs which spread all over the body into the bladder (Vasti). Vasti is the recipient (Ashaya) of urine (Mûtra) and is bent in shape like a bow. The water which passes out of it is called urine.

The embryo (Jantu) covered by the caul (Jarâyu) is moved by the Vâyu into the uterine passage. It is the way of all sinful beings that they strive hard to come out of the womb. "Oh Lotus-born" (Brahmâ), says Nârâyana, "the ways (Vritti) of men are various and wonderful." It is then born and shakes with fear. It yawns and suffers from fever. It breathes heavily and cries through its terror.

The text then proceeds to deal with what is called the Bhavas or states of sound.(1) The Bhava which first arises in the lowest Tattvik centre the Mûlâdhara is called

<sup>(1)</sup> The whole of this verse occurs in the Alangkâra-Kaustubha as quoted in the Shabdakalpadruma with the difference that the word Târa is substituted for Bhâva.

Parâ.(1) In its next state it is Pashyantî.(2) When it reaches the heart (Hridaya) and is united with Buddhi it is called Madhyamâ.(3) Then in the mouth and with the desire for utterance it is known as Vaikharî(4) or uttered speech. From this last arises by the action of air (Pavana) all the letters.(5)

The letters are not clearly manifested because the necessarv apertures have not appeared such as the throat and the like. Until these come into existence and become the seats of pronunciation the letters remain in their place of origin (Varnavyaktisthânasangstha). When the embryo reaches the stage (Bhâva) in which the thought arises. "I am knower" or "It is I who know" (Jnâtâ'smi) it acquires Buddhi, Ahangkara, and Manas. Consciousness thus increases by degrees and causes the child to become attached to its mother, father and kinsmen. Drinking abundantly of the mother's milk it cries out when it desires to suck the breasts again. The sight of father, brother and uncles makes the child happy. Through this arising attachment to the world (Sangsara) the child forgets its actions in previous births, the agony endured in the mother's womb, and the pain caused on its delivery therefrom. When troubled it calls to its mother in half-formed words. These words are indistinct like the confused murmur of Kundalinî(6) in the Mûlâdhâra.(7)

The aspects of Kundalinî are various. She is the imperceptible omnipresent Shakti who is Kâma, Agni, Nâda, Târa(8) and Ong. Some call Her Shakti, others the Paramâtmâ.(9)

<sup>(1)</sup> In the bodily aspect (Adhyâtma) the Kâranavindu resides in the Mûlâdhâra as the Shakti Pinda Kundalinî. Here it is in its non-differentiated condition. The Shabdabrahman remaining here is called Parâ sound.

<sup>(2)</sup> That is when it proceeds with slight motion (Sâmânyaspanda) from the motionless (nihspanda) state as far as the navel chakra (Manipûra) and is associated with Manas. According to some accounts the Svâdhishihana is substituted for Manipûra. Bhâskararâya Lalitâ, v. 80.

<sup>(3)</sup> As the former sounds possessed the nature of the Kârana and Kâryya Vindus respectively, it is here in the Nâda state endowed with more definite motion (Vishes-haspanda). ib.

<sup>(4)</sup> Here it is in the nature of the Vija aspect with quite distinct motion (Spashtatara). ib.

<sup>(5)</sup> Which exist in a latent or unexpressed state in the Sushumnâ.

<sup>(6)</sup> Known as Pinda or She in whom all energies (Shakti) are stored (Pindita). See Introduction, Mahânirvâna Tantra.

<sup>(7)</sup> The basic plexus. See ib. and Author's "Six Centres and the Serpent Force."

<sup>(8)</sup> Another name for "Ong." (9) For the two are the same.

Her threefold aspect is that of the three Gunas, the three Doshas, (1) three colours; (2) Trayî, (3) the three Lokas; (4) the three lines (Trirekhâ). (5) She is Târa because She saves, (Târana) and Shakti because She is the support (Dhriti) of all.

In Her fourfold aspect She manifests as the Sûk-shma Karanas;(6) Jâgrat etc.(7)

In Her fivefold aspect She is represented by all things which are classified by five; such as the five groups (Vargas) of letters; the five colours(8) and the five Vâyus.(9)

In Her sixfold aspect She is the six Koshas,(10) six Urmis(11) and six Rasas.(12) She it is who forms the divisions of the six-chambered Yantra (Shadgunita Yantra).

In Her seven fold aspect She is the component parts of Târa, (13) namely, A, U, M, Vindu, Nâda, Shakti and Shânta: and the component parts of Hrillekhâ(14) or H, R, Ī, Vindu, Nâda, Shakti and Shânta. In Her seven aspect fold—she is the regions (Loka), Mountains (Adri), Islands (Dvîpa), Pâtâla (Nether Regions), Oceans (Sindhu), (15) Planets (Graha), (16) the Sages (Muni), (17) the Tones (Svara) and Substances (Dhâtu), (18) and all things which have a seven fold existence.

(1) V. ante, p. 11.

(2) That is three colours of the three Gunas—white, red, black.

(3) The three Vedas-Rik, Yajus and Sâman,

(4) Bhûh, Bhuvah, Svah, or the upper, terrestial and nether worlds.

(5) The three lines of the Akathâdi triangle, vis. Vahni, Indu and Arka. See Intro duction Mahânirvâna and "Six Centres," ante,

(6) Buddhi, Ahangkâra, Manas and Chitta.

(7) Jagrat, Svapna, Sushupti and Nidra or Turiva.

(8) The five elements are coloured; transparency (ether), black (air), red (fire), white (water), yellow (earth).

(9) Prâna, Apâna, Samâna, Udâna, Vyâna.

(10) V. ante, p. 11.

(11) V. ante, p. 15.

(12) Or tastes, v. ante, p. 16.

(13) The Mantra Ong

(14) A name for the Vîja "Hrîng." As to Shakti and Shanta See p. 36, n 1, pest.

(15) V. post, notes to p. 36.

<sup>(16)</sup> That is the seven planets which give their names to the days of the week. Omitting out of the nine planets Râhu and Ketu, viz: Ravi or Sûryya (Sun), Soma or Chandra (Moon), Mangala (Mars), Budha (Mercury), Vrihaspati (Jupiter), Shukra (Venus), Shani (Saturn).

<sup>(17)</sup> See post, p. 36.

<sup>(18)</sup> Ib.

In Her eight-fold aspect She is the eight Prakritis,(1) the eight Vasus,(2) the eight points of the compass(3) and the eight Mothers (Ashtamâtarah).(4) The text then continues with the ten-fold aspect as manifested in the ten directions(5) and so forth; the twelve-fold aspect as in the signs of Zodiac and the great twelve syllabled Mantra. Finally Shakti manifests in the fifty-fold form as the fifty letters of the Sanskrit alphabet.

#### CHAPTER III.

This Chapter deals with the letters of the Alphabet, which are of a three-fold character, lunar (Saumya), solar (Saura), and fiery (Āgneya). The vowels are lunar, the consonants (Sparsha) other than the Vyâpaka(6) are solar and the latter are fiery.

The letters A (ख) to Visarga (:) are vowels (Svara) some of which are short and others long. The short (Hrasva) vowels are, a (अ) i (इ) u (उ) ri (ऋ) lri ( छ) and vindu. (°) The long (Dîrgha) vowels are â (आ)î (ई)û (ऊ) भी (ऋ) াগ (ছ) and Visarga (:) The vowels e (ছ) ai (१) o (ছা) and au (क्षी) are not mentioned in the text probably because e ( v ) is formed by long or short a with long or short i; ai by long or short a with e; o by long or short a with u; and au by long or short a with o. The short vowels a ( ) i() u() and vindu(°) are masculine (Pung): the long vowels â (आ) î (ई) and û (ऊ) and Visarga (:) are feminine (Strî); and the vowels ri (現) rî (理) lri (更) and lrî (更) are neuter (Napungsaka). The text mentions the last four and the Prapanchasarasambandhadipika the other vowels.(7) These four exist in two states according as they are in the right or left nostril. When Prana is in the right nostril there is what is called Dakshinayana and outgoing breath, and when in the left nostril Uttarâyana and ingoingbreath.

<sup>(1)</sup> See ante, p. 8.

<sup>(2)</sup> Aditya Maruta, Ashvin, Indra, Ushas, Rudra, Vâyu and Kuvera.

<sup>(3)</sup> N. S. E. & W. N.-E. (Ishâna) N.-W. (Vâyu) S.-W. (Naîrita) S.-E. (Agni).

<sup>(4)</sup> See post, p. 35 n1 and p. 27.

<sup>(5)</sup> See note (3) adding above and below.

<sup>(6)</sup> That is the letters Ya (夏) Ra (夏) La (夏) Va (夏) tâlavya Sha(夏)mûrddhanya Sha (夏) Sa (夏) Ha (夏) Lla (函) and Ksha (夏)

<sup>(7)</sup> According to the Dîpikâ these four appear (ayanasthiti) in sushumnâ when Prânâvâyu is in that Nâdî; and by ri and bri there is outgoing breath (dakshinâyana) and by Ri and Lri ingoing breath (uttarâyana).

The five short vowels manifest(1) when Prâna is in the right, and the five long vowels when it is in the left nostril.(2) Vindu and Visarga whose manifestations are dealt with later are the sun and moon respectively.

The Sparsha Varnas the last letter of which viz., Ma (A) is the sun and the Ātmâ(3) are divided into five groups (Varga) of five letters each. Twenty-four(4) are the twenty-four Tattvas. The whole twenty-five letters are therefore both solar as governed by Ma the sun and elemental (Panchabhautika).

The Vyâpaka are divided into two groups of five letters each,(5) and are Fiery (Āgneya) and Panchabhautika. They are so called because in union with the vowels (Svara) they emanate from "moon" (Shashî) "sun" (Ina) and "fire" (Agni).

From the letters of the alphabet there arise thirty-eight Kalâs; (6) Sixteen lunar (Saumya) Kalâs come from the vowels: twelve solar (Saura) Kalâs come from the twenty-four conjoined Sparshas; and ten fiery (Vahnija) Kalâs from the Vyâpaka. From these Kalâs the Sâdhaka attains his

<sup>(1)</sup> In other words Prâna is in the south with the utterance of the five short vowels.
(2) See Dîpikâ; which also says that the short vowels are bhautika (elemental) and the long ones are of the nature of the five Kalâs Nivitti, Pratishthâ. Vidyâ, Shânti, and Shântyatîtâ. See also Shâradâ Tilaka. Chapter 1, Pinggalâyâng sthitâ hrasvâ idâyâng sanggatâh pare. Ib., Chapter 2.

<sup>(3)</sup> For Ma is Vindu and the Sun or Atmâ among the letters. The Dîpikâ says that by the Atmâ is meant all the animate world as a whole (jîva-samashti) and the Supreme Spirit dwelling therein (tadantaryâmî). Shruti says 'the Sun is the Soul of the universe' (sûryya âtmâ jagatastasthushashcha).

<sup>(4)</sup> That is the Sparsha Varnas other than Ma.

<sup>(5)</sup> That is ya(豆) ra (て) la (硬) va (胃) and sha (東); and sha (胃) sa (胃) ha (胃) lla (丙) ksha (胃).

<sup>(6)</sup> Kalâ means "part" according to the Commentary on the Hathayogapradîpikâ (Ch. IV, v. I.) Kalâ is a part of Nâda (Kalânâdaikadeshah). The Kalâs are the various parts into which the Prakritic substance is considered as being divided. In every creation of the world it is said that Mûlaprakriti assumes the different gradations of Angsharûpinî, Kalârûpinî and Kalângsharûpinî or manifests Herself in portions, (such as Durgâ, Lakshmî, Sarasvatî) in parts (such as Pushti, Tushtî) and other secondary Devis) and portions of parts and further sub-divisions such as all womenkind who are all venerable as manifestations of the Mahâprakriti. See H. H. Wilson's Essays on the Religion of the Hindus, pp. 245, 246. Vol. I. Here the connection between the various (letters) and the Kalâs is shown and these Kalâs are unfolding qualities of their cause.

desired aim. From the letters of the Târa(1) originate the all pervading fifty Kalâs which can be divided according to the five elements (Bhûta), From these(2) originate the Shaktis and Mâtris(3) and Mûrtis of Vishnu and Rudra respectively; as also the herbs and vegetable substances (Oshadhi).(4)

The lunar Kalâs arising from the vowels and which grant the fulfilment of desires (Kâmadâyinî) are Amritâ, Mânadâ, Pushâ, Tushti, Pushti, Rati, Dhriti, Shashinî, Chandrikâ, Kânti, Jyotsnâ, Shrî, Prîti, Anggadâ, Pûrnâ, Pûrnâmritâ.

The twelve solar Kalâs which give wealth (Vasudâ) connected with the letters commencing with Ka-bha and ending with Tha-da(5) are Tapanî, Tâpanî, Dhûmrâ, Marîchi, Jvâlinî, Ruchi, Sushumnâ, Bhogadâ, Vishvâ, Bodhanî, Dhârinī, Kshamâ.

The ten Kalâs issuing from "fire" which are connected with the Vyâpaka and which grant Dharma (Dharmapradâ) are Dhûmrâ, Archchi, Ushmâ, Jvalinî, Jvâlinî, Visphulingginî, Sushrî, Surûpâ, Kapilâ, Havyakavyavahâ. These make 38 Kalâs for the fifty letters.

The text then proceeds to deal with the Kalâs of the Pranava. The ten Kalâs which arise from Akâra(6) (Akâraprabhavâ) which are Brahmâ-born (Brahmajâtâ) and creative are Srishti, Riddhi, Smriti, Medhâ, Kânti, Lakshmî, Dhriti, Sthirâ, Sthiti, Siddhi.

The ten Kalâs arising from Ukâra (Ukarotthâ) which are Vishnu-born (Vishnu-jâtâ) and preservative are Jarâ, Pâlinî, Shânti, Aishvarî, Rati, Kâmikâ, Varadâ, Hlâdinî, Prîti, Dîrghâ. The ten Kalâs issuing from Makâra are Rudra-born (Rudrajâtâ) and destructive and are Tîkshnâ, Raudrî, Bhayâ, Nidrâ, Tandrâ, Kshut, Krodhinî, Kriyâ, Utkârî, Mrityu.

<sup>(1)</sup> Ongkåra from which all the letters have originated.

These Kalâs of Târa according to the Dîpikâ manifest in the workings of Prakriti (Sarvagâh prakritikâryyavyâpinyah.)

<sup>(2)</sup> There are variant readings, viz., tebhyah and tâbhyah: if the first then the letters are meant and if the second the Kalâs.

<sup>(3)</sup> The Shaktis and Mothers of the various manifestations of Vishnu and Rudra: the Shaktis of the latter being called Mâtris.

<sup>(4)</sup> V. post.

<sup>(5)</sup> That is the first and last letter (other than Ma), the second and last but one and so on are taken together, there being in all 24 letters. Thus:—Ka-Bha (জন); Kha-Ba (জন); Ga-Pha (রাজ); Gha-pa (ছাল); Nga-na (ভাল); Cha-Dha (আছা); Chha-Da (ভাল); Ja-Tha (জালা); Nya-na (আছা); Ta-Dha (ভাল); Tha-Da (ভাল); Ta-Dha (ভাল);

<sup>(6)</sup> Which is in Ongkâra which represents Brahmâ just as Ukâra, and Makâra dealt with post stand for Vishau and Rudra.

Vindu has four Kalâs, viz., Pîtâ, Shvetâ, Arunâ and Asitâ.

The sixteen Kalâs issuing from Nâda are Nivritti, Pratishthâ, Vidyâ, Shânti, Indhikâ, Dîpikâ, Rechikâ, Mochikâ, Parâ, Parâparâyanâ, Sûkshmâ, Amritâ, Āpyâyinî, Vyâpinî, Vyomarûpâ, Anantâ. These make 50 in all.

The text then proceeds to deal with the Vishnu Mûrtis and Shaktis which have Vaishnava names and the Rudra mûrtis and Mâtris with Shaiva names. The Vaishnava forms (Mûrti) of the Vyanjana Varna(1) are thirty-five in number, viz., Chakrî, Gadî, Shârnggî, Khadgî, Shangkhî, Halî, Mushalî, Shûlî, Pâshî, Angkushî, Mukunda, Nandaja, Nandî, Nara, Narakajit, Hari, Krishna, Satya, Sâtvata, Shauri, Shûra, Janârdana, Bhûdhara, Vishvamûrti, Vaikuntha, Purushottama, Balî, Balânuja, Bâla, Vrishaghna, Vrisha, Hangsa, Varâha, Vimala, Nrisingha.

The Vaishnava Shaktis(2) of the consonants are Jayâ, Durgâ, Prabhâ, Satyâ, Chandâ, Vânî, Vilâsinî, Virajâ, Vijayâ, Vishvâ, Vinadâ, Sutadâ, Smriti, Riddhi, Samriddhi, Shuddhi, Bhukti, Mukti, Mati, Kshamâ, Ramâ, Umâ, Kledinî, Klinnâ, Vasudâ, Vasudhâ, Parâ, Parâparâyana, Sûkshmâ, Sandhyâ, Prajnâ, Prabhâ, Nishâ, Amoghâ and Vidyutâ.

The Vaishnava Mûrtis of the vowels are Keshava, Nârâ-yana, Mâdhava, Govinda, Vishnu, Madhusûdana Trivikrama, Vâmana, Shrîdhara, Hrishikesha, Padmanâbha, Dâmodara, Vâsudeva, Sangkarshana, Pradyumna, Aniruddha; 16 in all. The Vaishnava Shaktis of the vowels are Kîrti, Kânti, Tushti, Pushti, Dhriti, Kshânti, Kriyâ, Dayâ, Medhâ Harshâ, Shraddhâ, Lajjâ, Lakshmî, Sarasvatî, Prîti, Rati; 16 in all.

The Rudramûrtis of the vowels are Shrîkantha, Ananta, Sûkshma, Trimûrtti, Amareshvara, Arghîsha, Bhâvabhûti, Tithi,(2) Sthânu, Hara, Jhintîsha, Bhautika, Sadyojâta, Anugraheshvara, Akrûra, Mahâsena, sixteen in all.

The Rudramûrtis of the consonants are Krodhîsha, Chandesha, Panchântaka, Shivottama, Ekarudra, Kûrmma, Ekanetra, Chaturânana, Ajesha, Sarvva, Saumeshvara, Lângalî, Dâruka, Arddhanârîshvara, Umâkânta, Āshâdhî, Dandî Adri, Mîna, Mesha, Lohita, Shikhî, Chhagalanda, Dviranda,

<sup>(1)</sup> That is the letters other than the vowels: the consonants both Sparsha and Vyapaka.

<sup>(2)</sup> There is a variant reading Tithisha.

Mahâkâla, Kapâlî, Bhujangesha, Pinâkî, Khadgîsha, Vaka, Shveta, Bhrigu, Nakulî, Shiva, Sambarttaka; 35 in all.

The Rudramâtris of the vowels are Pûrnodarî, Virajâ, Shâlmalî, Lolâkshî; Varttulâkshî, Dîrghaghonâ, Sudîrghamukhî, Gomukhî, Dîrghajihvikâ, Kundodarî, Ūrddhvakeshî, Vikritâmukhî, Jvâlâmukhî, Ulkâmukhî, Shrîmukhî, Vidyâmukhî, or 16 in all.

The Rudramâtris of the consonants are Mahâkâlî, Sarasvatî, Sarvvasiddhi, Gaurî, Trailokyavidyâ, Mantrâtmashakti, Bhûtamâtâ, Lambodarî, Drâvinî, Nâgarî, Vaikharî, Manjarî, Rûpinî, Vîrinî, Kotarî, Pûtanâ, Bhadrakâlî, Yoginî, Shangkhinî, Garjjinî, Kâlarâtri, Kurdinî, Kaparddinî, Mahâvajrâ, Jayâ, Sumukeshvarî, Revatî, Mâdhavî, Vârunî, Vâyavî, Rakshopadhârinî, Sahajâ, Lakshmî, Vyâpinî, Mâyâ; 35 in all.

The text here says that the three kinds of Nyâsa(1) have been described as above.

Then follows the names of the fifty Oshadhis such as Chandana (sandal), Kuchandana (red sandal), Aguru (aloe), Karpûra (camphor), and so forth.

The letters are expelled through the Sushumnâ channel by air through the mouth by means of the throat and other organs.(2) Utterance is of three kinds Udâtta also called Hrasva, Anudâtta, or Dîrgha and Svarita or Pluta.(3)

#### CHAPTER IV.

This Chapter deals with the Vîja Hrîng (which is commonly known as the Mâyâ Vîja). This Vîja is also called Nâda, Prâna, Jîva, Ghosha, Hrillekhâ, etc. It is composed of the letters Ha(4) ( $\Xi$ ), Ra ( $\Sigma$ ),  $\bar{I}(5)$  ( $\hat{\Xi}$ ) and Vindu.(6)(°)

<sup>(1)</sup> See my introduction to Mahânirvâna Tantra. The three are (a) the 38° and the 50 in Ongkâra (b) the Vaishnava mûrtis and Shaktis. (c) Rudramûrtis and Mâtris.

<sup>(2)</sup> Kanthâdisthânaghattitâh; throat (Kantha), chest (aras) head (shires) root of the torque (jihvâmûla), teeth (danta), nose (nâsikâ), lips (oshtha), and palate (tâlu).

<sup>(3)</sup> The Dîpikâ cites authority to show that the first kind burns up sins (dahati pâpâni); the second grants moksha (mokshapradâyaka) and the last gives pleasure to the mind (âpyâyana)

<sup>(4)</sup> The Prapanchasârasambandhadîpikâ referred to post as the Dîpikâ says the Ha is Kritakritya, i.e., all pervading.

<sup>(5)</sup> Kâryyakâranavâchimâyâ according to the Dîpikâ. "Mâyâ manifesting instrument and effect."

<sup>(6)</sup> Satatang: or "the ever existing one" according to the Dîpikâ. Bhâskararâya citing the Mahâsvachchhanda Tantra says (Comm. Lalitâ v. 70) that there

Hakâra Vîja is Prânâtmaka because it connotes the Paramâtmâ in conjunction with Mâyâ which is implied by the word Prâna.(1)

From Hakâra originate the vowels A ( ) to U ( ) and the six Urmis.(2) The Mahavishnu adds "From Hakara have you (that is Brahmâ, Hari or Vishnu, Ishvara or Shiva) originated and it exists in all animate beings enveloping and permeating the Brahmanda (universe) with all that is moving and motionless therein." From Repha or Rakara (\*) originate the letters ri (元), rî (元), lri (元), lrî (元) and the four gunas.(3) From Ikara (\$) come the remaining six vowels including Vindu and Visarga and its Gunas are the four Karanas.(4) Sangghâta(5) and Chetanâ.(6)

From the vowels the consonants from Ka to Ksha ( क - च ) originated.

The Mahavishnu proceeds to establish the identity of the Devatâ of this Vîja (that is Bhuvaneshvarî)(7) with Kundalî and Hangsah and then to the realization of the Mahavakya 'So 'hang''(8) (सोडइं). He then says that if Sa (स) and Ha (इ) of "So'hang" be eliminated we then get Ong (ब्रो°) or the Pranava. If the latter be disjoined into its component parts then from its end ( ) we get the elements beginning with Kha (ether); from its middle (3) the sun and other lustrous substances; and from the first part ( ) all sounds. This Shakti (Kundalî or Bhuvaneshvarî) is the Parameshvarî Shakti and produces all sounds and their meanings and therefore comprises all the 24 Tattvas. She is Savita or the

(6) Kâryyartha-karana-samûha-gata chidabhasa that is apparently the Chit quickening Prakriti to be the cause of all functioning.

(8) In this connection reference may be made to pp. 66, 78 and 102 of Vol. II

of this series of Tantrik Texts.

are eight notes (varua) above the Vindu which in the order given are more and more subtle, viz., Bodhinî, Nâda, Nâdânta, Mahânâda, Vyâpikâ Shakti, Anji, Samani, Unmanî.

<sup>(1)</sup> So the Devî is addressed in the Lalita as Hrîngkarî where the Commen. tator loc cit says (citing the Svatantra Tantra) "She it is who does creation. preservation and destruction."

<sup>(2)</sup> Hunger, thirst, sorrow, ignorance (moha) decay and death.

<sup>(3)</sup> Touch (sparsha) form or sight (rûpa) Taste (rasa), and smell (gandha).

<sup>(4)</sup> Manas, Buddhi, Ahangkara and Chitta. (5) This according to the Dîpikâ = Deha or body

<sup>(7)</sup> Ruler of the fourteen worlds (Bhuvana). The Deity indicated by the Mantra Hrîng. See as to other meanings Bhâskararâya's Comm. Lalitâ v. 60 citing Tripurâ. siddhânta and the Ghafargalayantra Chapter in the Dakshinamûrti Sanghita.

Creatrix of the world (Jagatprasavakârinî). She is Gâyatrî since it is She who saves (Trânana) the singer (Gâyaka). As the embodiment of the seven groups of letters(1) She is the seven planets. The sun is the Lord of the vowels and Manggala, Shukra, Budha, Vrihaspati, Shani, and the Moon(2) are the Lords of the Kavarga ( $\pi$ ) Chavarga ( $\pi$ ) Tavarga ( $\pi$ ) Tavarga ( $\pi$ ) Pavarga ( $\pi$ ) and Yavarga ( $\pi$ ) respectively.

As all the other letters originate from the vowels so the six planets (Graha) originate from the sun (Savitri). As the six Vargas disappear in the vowels so the six components of Hrîng(3) and the six chambered Yantra disappear in Bhuvaneshvarî. She is the eternal—all pervading Shakti who shines by Her own effulgence in the Sun.(4)

From Her have originated the signs of the Zodiac. The Mahâvishnu then proceeds to show how from the different letters the different signs of the Zodiac have originated. In the same way He deals with the 27 Nakshatras(5) or Lunar Zodiac, Ashvinî and others? He concludes by saying that to know Her is to be freed from all the bonds of Karma (Karmabandha) and to attain the supreme state of Vishnu (Vishnoh parangpadang prayâti).

#### CHAPTERS V & VI.

Henceforward the work deals largely with ritual which can only be described in an abbreviated form. These two Chapters deal with the subject of initiation (Dîkshâ). It is so called because it produces a divine state of mind and body (Divyabhâva) and destroys (Kshinuyât) all sins (Duritâni). Mantra is so called because it gives understanding of the Tattva and saves (Trâyate) from fear.

<sup>(1)</sup> The vowels and the vargas commencing with Kavarga, v. post.

<sup>(2)</sup> That is, Mars, Venus, Mercury, Jupiter, Saturn.

<sup>(3)</sup> That is, Ha, Ra, Mâyâ (î) Nâda, Vindu, and Shakti.

<sup>(4)</sup> The Dîpikâ says that here Her identity with Bharga is pointed out.

<sup>(5)</sup> The system of the Nakshatra or Asterisms was originally based upon the Sidereal revolution of the moon in about 27 days according to which a lunar zodiac of 27 or 28 asterisms near the ecliptic was made, so that in each night of the Sidereal month the moon entered a different asterism. Time was thus marked by defining the position of the moon without regard to its phases. See Dr. Barnett's Antiquities of India, p. 191, where the 27 Nakshatras are fully given.

Then follows detailed rules regarding the selection of proper time and place for initiation, worship of the Våstu Purusha,(I) sacrifice (Vali) offerings and so forth. The conclusion is that Guru, Devatå and Mantra should be realised as being one and the same (Aikyam).

#### CHAPTER VII.

This portion of the work deals with rules relating to Japa.(2) Japa is preceded by Mâtrikânyâsa.(2) The Rishi of this Mâtrikâmantra(3) is Brahmâ. The metre (Chhandah) is Gâyatrî. Sarasvatî is the Devatâ and Her six limbs are the letters of the alphabet.

With the words "I bow to Her the Bhâratî" (4) follows a Dhyâna or description of the Goddess (Devî) as She is to be meditated on. She is seated on a lotus, three-eyed and of a transparent brilliancy. She is white as the moon and the jasmine flowers. The fifty different letters make Her face, hands, feet, belly and breasts which with Her buttocks are very large. On Her head are coils of hair and the crescent moon. She holds in Her right upper hand a rosary of Rudrâksha beads(5) and with Her lower right hand makes Chintâ.(6) In the left upper hand She holds a jar (of nectar) and in the lower left hand a book.(7)

The nine Shaktis of Bhâratî are Medhâ (understanding), Prajnâ (wisdom), Prabhâ (radiance) Vidyâ (learning), Dhî (intelligence) Dhriti (constancy or steadiness), Smriti (memory), Buddhi (power of conception), Vidyeshvarî (sovereignty of all learning).

The Sâdhaka with reverent devotion should worship Bhâratî, Her Shaktis and Āvarana Devatâs(8) with fine perfume and flowers, lights, incense, and food.

<sup>(1)</sup> The Genius of the ground where the Diksha takes place.

<sup>(2)</sup> See Introduction to my edition of Mahânirvâna Tantra.

<sup>(3)</sup> That is, the letters A to Ksha with the Vindu superimposed.

<sup>(4)</sup> The Dîpikâ says that the word Bhâratî here indicates that She is subtle and Nâdâtmaka (in the nature of Nâda) and the word "Her" (tâm) indicates that She is the Parachidâtmikâ Bhuvaneshvarî.

<sup>(5)</sup> Seeds of the Elaeocarpus ganitrus with which Japa is done.

<sup>(6)</sup> A name for the juâna mudrâ or manual gesture so called.

<sup>(7)</sup> Cf. verse II of Hymn to Bhuvaneshvarî in Arthur and Ellen Avalon's "Hymns to the Goddess" at p. 35.

<sup>(8)</sup> That is, attendant Devatâs.

The eight Mothers are Brahmânî, Mâheshî, Kaumârî, Vaishnavî, Vârâhî, Indrânî, Châmundâ, Mahâlakshmî.

#### CHAPTER VIII.

The first part deals with Prânâgni Homa. It commences by directing the Sâdhaka as to his posture and then to meditate on the Mûlâdhâra(1) in the middle of which is the "essence of Shakti" (Shaktisattva) that is Kundalinî and is surrounded by Mâyâ Vîjas.(2) Inside the Mûlâdhâra is a triangle and five Kundas (fire pits) in which are the five fires Avasathaja, Sabhya, Ahavanîya, Anvâhâryya and Gârhapatya. În these five Kundas the letters are mentally offered in Homa. The Vyanjana are divided into 7 groups and the vowels into 2 groups of eight each. Each of these groups is called after one of the nine gems (Ratna) and directions are given as to which letters should be cast into which Kunda. By these offerings the Sâdhaka realises his subtle body. Details are then given of the ritual of this Homa in which mental offerings of the senses (Indrivas) and so forth are made.

The second portion after the 26th verse deals with the worship of Sarasvatî, Her Nyâsa, Pûjâ, Japa, Homa and so forth. A Hymn to Sarasvatî is given in vv. 47-59.

#### CHAPTER IX

Deals with the worship of the Devî Tripurâ. She is called Tripurâ because She is the Creatrix of the three Mûrtis;(3) and is in the three Vedas; She too on the dissolution of the three worlds fills all space; and existed before the Three(4) were. Her Vîjas are Aing, and Klîng.(5)

<sup>(</sup>r) The Chakra in the basic plexus. See Introduction to Mahânirvâna and my forth-coming work "The Six Centres and the Serpeut Force" a translation of the Shatchakranirûpana published in the second volume of this series.

<sup>(2)</sup> That is "Hrîng " v. ante.

<sup>(3)</sup> So according to the Kâlikâ Purâna She is so-called because through the operation of Pradhâna Her body became threefold as Brahmā, Vishnu, Rudra. She is also threefold because the Mandala is triangular; the Mantra has three syllables; there are three states (avasthâ) and so forth. Some other meaning are given in the commentary to v. 178 of the Lalitâ where She is addressed as Tripurâmbikâ. Similarly in the Shodashî stotra She is addressed as Tripurâdhivâsinî and Tristhâ or "residing in the three—'' that is the threefold worlds, body, states of consciousness and so forth.

<sup>(4)</sup> That is existed before the three Devas of the Trimûrti.

<sup>(5)</sup> The Vâgbhava and Kâma Vîjas. She has other Vîjas also.

The Dhyâna is given at v. 8. The Sâdhaka is directed to worship the Pîtha, the Shaktis Vâmâ and others and to draw the Navayonichakra and to then place a Kalasa (jar) on the Chakra and invoke the Devî therein. The Chakra is then described. The Shaktis and Mâtrikâs and Bhairavas who are to be worshipped are named.

In vv. 23, 24 a description is given of a worship which has the effect of producing such amorous passion in the celestial female Spirits and Genii, Suras, Asuras, Siddhas, Yakshas, Vidyâdharas, Gandharvas, Bhujangas(1) and Châranas(2) that they come to the Sâdhaka "with gazelle-like eyes, breathing heavily, their bodies quivering with, and moist with the pearly sweat of, passion; and throwing away their ornaments and letting their clothes fall from about them, bow themselves before him and offer to do his will."

#### CHAPTER X

Is concerned with the worship of Mûlaprakriti. Her Mantra, Homa, Abhisheka, Japa and Archchana.(3) For the purpose of worship She is materialised as Ambikâ according to the directions of a Dhyâna which is given. She is there described as holding Pâsha (noose), Angkusha (goad)(4) Ishta (making the Varamudrâ), Abhaya (making the Mudrâ of that name).(5) An explanation is given of these four.

The rest of the Chapter is concerned with the ritual.

#### CHAPTER XI

Continues the same subject, and gives a description of Her Yantra(6), Gâyatrî, 16 Shaktis,(7) 32 Shaktis,(8) and 64 Shaktis(9) which are named.

<sup>(1)</sup> That is Nagas or Serpent divinities.

<sup>(2)</sup> The Siddhas and names following are various classes of Devayoni.

<sup>(3)</sup> See these described in the Introduction to my Mahanirvana Tantra.

<sup>(4)</sup> See Arthur and Ellen Avalon's "Hymns to the Goddess."

<sup>(5)</sup> The gesture of granting boons and dispelling fear.

<sup>(6)</sup> Diagram used in worship. See my Introduction Mahânirvâna Tantra.

<sup>(7)</sup> Vv. 11, 12.

<sup>(8)</sup> Vv. 12-16, including Sinibâlî, Kâlarâtri, Mahârâtri, Kapâlinî. Mahishamardini, Indrânî, Rudrânî.

<sup>(9)</sup> Vv. 16-24, including Prakriti, Vikriti, Srishti, Sthiti, Sanghriti, Svåhå, Svadhå, Gâyatrî, Sâvitrî, Vimalâ, Bahurûpâ, Satî, Bahushishnà, Madanâturâ, Akshobhyâ, Satyavâdinî.

Some further details regarding Her worship are set forth and then in verses 48-67 the following fine Hymn to Prakriti is given.

### HYMN TO PRAKRITI.(1)

Т

Be gracious to me, Oh Pradhânâ(2)
Who art Prakriti(3) in the form of the elemental world(4)
Life(5) of all that lives
With folded hands I make obeisance to Thee Our Lady(6)
Whose very nature and will it is to do(7)
That which we cannot understand (8)

2

A hymn is composed of sentences And these of words with their terminations(9)

<sup>(1)</sup> V. 84 10th, Patala.

<sup>(2)</sup> Pra+dhâ+anat=pradhatte sarvam Atmani or that which contains all things in itself; the source and receptacle of all matter and form.

<sup>(3)</sup> Pra+kriti that is, She by whom all actions, that is, creation (srishti) maintenance (sthiti) and destruction (laya) are done. Prakriyate kâryyâdikam anayâ, Pradhâna and Prakriti are one and the same under different aspects. Prakriti also means before (Pra) creation (kriti) kriteh prârambho yasyâh. She from whom creation begins. The first is the one as the container of the material which goes to the making of the world of form and Prakriti is the One in its active aspect moulding into form the materia prima (to use an analogous though not altogether accurate term) of which as Pradhâna, It is the container.

<sup>(4)</sup> Prapancha that is the Universe as composed of the five gross "elements" (mahâbhûta) or ether (âkâsha), air (vâyu), fire (tejas), water (ap), earth (prithivî).

<sup>(5)</sup> Prâna which manifests in the breath of breathing things (prânî).

<sup>(6)</sup> Prabho; the meaning of which is "one who can conter favours and show disfavour" (nigrahanugrahasamartha).

<sup>(7)</sup> It is Her very nature (prakriti) to be and to do, what She is and does. She cannot be otherwise and be Herself. She acts, and to do so is Her will and Her will is what She is.

<sup>(8)</sup> The action of Prakriti is apratarkya, beyond all human discussion and conception, known only to Prakriti-Purusha and not to ourselves, who are but transformations (vikriti) and but limited manifestations of the immanent yet transcendent Cause.

<sup>(9)</sup> In Sanskrit the root is not considered a word. It becomes only a word (padam) when the case or verbal termination is added. Thus bhû the root of the verb "to be" is not a pada but, bhavati, the third person singular present tense is such; Râma is not a pada but Râmah, Râmam, Râmena, etc., are pada.

Words again consist of letters And Thou Thyself, Oh Supreme Queen, art the letter,(1) Thus art Thou both the Hymn and those who hymn Thee.(2)

3

Even Aja(3) Adhokshaja(4) and Trîkshana(5). Know not Thy Supreme form which is Mâyâ(6), But pray to Thee in Thy gross form as Ruler.(7) Therefore so must I pray to Thee.(8)

4

Salutation to Thee our Lady supreme over all(9), Who art Vindu(10) Obeisance to Thee the Paratattva,(11)

(1) Varna or lettered sound is the gross manifestation of subtle sound or dhyani, Dhyani is Devî as Kulakundalinî. Mautra is therefore Devatâ not only in its collective form, but in each of the letters which compose it.

(2) Lit. "the Devî praises Herself with letters which are Herself because the power of speech is Herself' The Hymnist and the Hymn are but manifestation of the Supreme whom they invoke. The Jîva worships its inner ground or Paramâtmâ.

(3) Aja "the unborn one" is an epithet applicable to Brahmâ, Vishm and Rudra but is generally and here used as a title of Brahmâ the creative aspect of the trinity (trimûrtti).

(4) Adhokshaja; which means "He from whom there is no fall (rebirth) when once attained"; or "He who is beyond the perception of the senses" (aksha = indriya): Vâchaspatya Dict. It here means Vishnu.

(5) Trîkshana or "three eyed" a term generally applied to Shiva who bears in His forehead the third eye of wisdom (jnana-chakshu).

(6) That by which the Brahman as Avyakta creating the Universe is able to make Itself appear to be different from what It really is.

(7) Ishitang. She is the Lord (Ishvari) ruling the Universe Her creation. This ruling aspect which involves relation is Her gross aspect.

(8) That is if even these three great Devas can only worship the gross aspect, of greater necessity it is that the hymnist should do so.

(9) Samasteshî.

(10) From the Sachchidananda Parameshvara with Prakriti issued Shakti from Shakti came Nåda and from Nåda was born Vindu (Shåradåtilaka, Ch. 1). This Vindu again has two aspects the Vindu or Purusha aspect or "Hang" manifesting in breathing creatures (Pråni) as expiration and the visarga or Prakriti aspect or "Sah" manifesting as inspiration: the current of the life wave being called Hang cha sah or the motion of Ha and Sa. See my Introduction to Mahânirvâna Tantra and "Six Centres and the Serpent Force."

(II) Lit. the supreme Tattva or Prakriti.

Who art Pradhânâ(1) and Mahattva(2) Salutation to Thee Who art in the form of Ahangkara.(3)

Obeisance to Thee in the form of sound and ether Salutation to Thee in the form of touch and air Obeisance to Thee in the form of sight and fire Salutation to Thee in the form (of taste and) water Obeisance to Thee in the form of earth with its quality of smell.(4)

6

Salutation to Thee in the form of the ear, skin, eyes, tongue, and nose(5)

And in the form of mouth, arms, legs, organs of excretion and generation(6)

Salutation to Thee as Buddhi,(7) Ahangkâra and Chitta(8) Obeisance to Thee Who art in the form of the whole Universe:

<sup>(</sup>I) See v. I note 2, p. 29.

<sup>(2)</sup> Mahattva is that state of the vikriti of mulaprakriti which when individualised is called. Buddhi The latter is one of the four fold aspects of the antahkarana or mental organ, viz., manas (lower mind or sensorium) buddhi (higher mind the function of which is determination; nishchayakarini); ahangkara (egoity, self-consciousness) and chitta (v. post, v. 6, n. 4.)

<sup>(3)</sup> See last note. The Ahangkara here referred to is however to be distinguished from that mentioned in verse 6 It is Ahangkâra thought of as before its division into Taijasa, Vaikârika, and Bhautika

<sup>(4)</sup> Ether, air, fire, water, earth, are the five gross elements (mababhûta). They each have certain qualities or guna. These are sound, touch, sight (by and of light) taste and smell. The Mahâbhûta is the container or supporter (âdhâra) and that which is called its guna is the supported or contained (âdheya). It is through its guna that the mahabhuta is perceived by the senses (indriya). Thus sound is that by which the invisible âkâsha is known. The Mahâbhûta and its guna represents the objective and subjective aspects. As the world is the creation of mind, the shabda, sparsha, rûpa, rasa and gandha (sound, touch, sight, taste, smell) tanmâtras are the cause of the mahâbhûta the former themselves deriving from the tâmasa ahangkâra.

<sup>(5)</sup> The organs of sense (indriva) are of two kinds, viz., Jnanendriva or organs of sensation through which knowledge of the external world is obtained, viz., those mentioned in this line and Karmendriya or organs of action by which that knowledge is applied, namely, those mentioned in the second line.

<sup>(6)</sup> See last note.

<sup>(7)</sup> See v. 4, n. 5.

<sup>(8)</sup> Chittam is that by which one knows (Chetati anena iti chittam). According to the Vedânta it is the faculty of the mental organ (antahkarana) which contemplates and investigates into the subject-matter of thought—anusandhânâtmikâ antahkarana, vrittih iti vedantah.

Who pervadest all And yet art formless.(1)

7

Thou art the Antarâtmâ,(2) Who by the Sun(3) upholdest all living creatures, And Who by the Moon ever nourishes them, Again assuming the appearance of Fire the carrier of oblations (4) Thou burnest: Oh Mahâdevî, verily do these three lights(5) and fires issue

from Thee.

Assuming the form of Brahmâ with active quality(6) The four-headed one seated on a shining white swan, Thou dost create the world Of which Thou becomest the Mother. Who is there indeed, Oh Supreme Ruler,(7) Who can imagine Thy supreme state?(8)

9

Adorned with crown, Resplendent with conch and discus(9)

<sup>(1)</sup> The forms of the Mother of the Universe are threefold. There is first the supreme (para) form of which as the Vishnuyamala says "none know" (see Ch. III, Shaktananda Tarangini) next Her subtle form as mantra or sound: and thirdly Her gross form in the visible universe and in those embodied aspects or spiritual avataras in which She presents Herself, for the benefit of the sâdhaka who can only worship Her in such form. See Author's Introductions to Mahanirvana Tantra and "Hymns to the Goddess."

<sup>(2)</sup> Atmâ derived from ât + manin, is that which continues to exist in all states (avasthâ) commencing with jâgrat and following on in the others svapna, sushupti, and turiya that is the eternal Spirit. At = satatya gamane or that which is continually going; that is, which never ceases to exist. But as the term atma has also other meanings in Sanskrit (such as effort, patience, buddhi, nature, manas, son, jîva, sun, hutâsana (fire) vâyu, (body) the term which specifically describes the Spirit as the inner substance of all things is antarâtmâ or inner âtmâ.

<sup>(3)</sup> The Sanskrit expression is finer but untranslatable—ravitvena bhutvâ antarâtmâ dadhasi; that is, who upholds "by Thy sun-ness." In the same way later we have chandramastvena "by Thy moon-ness."

<sup>(4)</sup> Fire it is which while consuming oblations in their gross form carries them as nourishing food in subtle form to the Devas.

<sup>(5)</sup> That is Sun, Moon and Fire corresponding with the kriyâ, ichchhâ, and jnâna shaktis.

<sup>(6)</sup> That is the rajas guna. See Author's introduction to Mahanirvana Tantra.

<sup>(8)</sup> Lit. "You (alone) think upon (or know) Your supreme state."

<sup>(9)</sup> Chakra. Both conch and discus are white and shining.

As Nârâyana with quality of manifestation(I) Thou dost maintain the world; For He also is part of Thee.

IO

Again in the form of the three eyed Rudra Carrying axe and a rosary(2),
On whose matted hair are moon, serpent and Ganges(3),
He with the quality which veils(4)
Thou dost at the end of the Kalpa(5) destroy the whole universe,
And then alone shinest.(6)

II

Thou, Oh Supreme Lady(7), art Sarasvatî(8),
The presiding Goddess of speech,
Clad in white raiment,(9)
Holding a rosary of Rudrâksha beads, a pen, and a jar of
nectar,
Thou maketh the Chintâ gesture(10)
Thou art The Three Eyed One
Bearing upon Thy matted hair(11)
The shining crescent moon.

12

Thou art, Oh Queen, the uncreated changeless One, Thou art Durgâ(12) With shining conch and discus

<sup>(</sup>I) Sattvaguna.

<sup>(2)</sup> Made of rudraksha seed or human skull or bones.

<sup>(3)</sup> When Gangâ was called down from heaven by Bhagîratha, She first fell into the matted hair (jatâ) of Shiva.

<sup>(4)</sup> Tamo guna. See Author's Introduction Mahânirvâna Tantra.

<sup>(5)</sup> The period of time between two epochs of dissolution (pralaya) or 4,320,000,000 years.

<sup>(6)</sup> For what is there when all is gone but the unmanifest Prakriti?

<sup>(7)</sup> Ishî.

<sup>(8)</sup> Goddess of speech, learning and wisdom.

<sup>(9)</sup> The colour of Sarasvatî is white. Thus She is represented as white holding the vînâ; adorned with white flowers, holding a white rosary, besmeared with white sandal paste, clad in white raiment. See note to Sarasvatî stotra in Tantrasâra quoted in author's "Hymns to the Goddess."

(10) The Jnâna mudrâ.

<sup>(11)</sup> Kapardda as is worn by Shiva.

<sup>(12)</sup> One of the greatest names of the Devî; that is, Sâ yâ durgating harati.

Formidable with whirling sword; She who with high and glittering crown Is borne upon a roaring lion(1). The crowd of Daityas(2) Thou dost destroy, But Siddhas(3) worship Thee.

### 13

Truly, Oh Supreme Ruler, (4) Thou art The (one) Mother, Who art the half of the body of the enemy of Tripura, (5) Shining forth as the spouse of Bhava, (6) And again as Daughter of the King of Mountains, (7) Oh good and (8) supreme Queen, Great Yogins salute Thee.

#### 14

Great Goddess(9), I know Thee to be Shrî(10)
The only Mistress of all peoples,
Dear to the world,
She who lives in the sky-blue(11) breast of the enemy of
Kaitabha(12),
Beauteous with the glittering splendour of the Kaustubha
gem.(13)

## 15

Oh great Goddess(14) and all pervading One(15), The seven shining Mothers Are parts and forms of Thee,

(I) The vehicle of Durgâ.

(2) Demonic spirits.

<sup>(3)</sup> That is here not the Devayoni of that name but the Perfect with all accomplishment; those who are siddhiyukta.

<sup>(4)</sup> Maheshî.

<sup>(5)</sup> That is Shiva. More strictly She and Shiva are halves of one whole as according to Hindu ideas man and wife form one completed being. Each is imperfect without the other.

<sup>(6)</sup> Shiva in the watery form of the Ashtamûrti.

<sup>(7)</sup> Himâlaya who was the father of Pârvvatî.

<sup>(8)</sup> Sunatha.

<sup>(9)</sup> Mahâdevî.

<sup>(10)</sup> Lakshmî. (11) Vyomanîle.

<sup>(12)</sup> Vishnu.

<sup>(13)</sup> Worn by Vishnu.

<sup>(14)</sup> Mahâdevî.

<sup>(15)</sup> Vibhu.

They who bear the signs, implements, and weapons Of Aja, Adrît, Guha, Abjâksha, Potri, Indraka, and Mahâbhairava.(1)

16

Thy lustre is that of a thousand rising suns
In the endless spaces of the Universe.
Upon Thy head is the crescent moon(2)
Thou holdeth the noose and goad(3)
And maketh the gestures of granting blessing and of dispelling fear.(4)

17

Thou, Oh Ruler(5), art light, fame and beauty, Day, evening, and night, Action, hope, darkness and hunger Intelligence,(6) memory, patience Speech, mind(7) and knowledge(8) Beauty and splendour And all other powers.(9)

18

Oh Destructress of ills(10), Thou Who art Vindu and Nâda:

<sup>(1)</sup> That is Brahmâ, Girisha, Kârttikeya, Vishnu, Varâha, Indra and Mahâbhairava. Therefore the Mâtrikâs are Brahmânî, Rudrânî, Kaumarî, Vaishnavî, Vârâhî, Aindrî and Mahâbhairavî or Châmundâ. The Mâtrikâs who issued from Durgâ during her battle with Shumbha and Nishumbha are variously enumerated; usually eight are spoken of and sometimes nine; others being Aparâjitâ and Nârasinghî.

<sup>(2)</sup> The Devî as spouse of Shiva bears (as He does) the crescent moon.

<sup>(3)</sup> These with the arrow and bow are Her weapons. The Yoginîhridaya says, "the noose is Ichchhâshakti, the goad Jnânashakti, and the bow and arrows Kriyâshakti." But the Tantrarâja says "Mind is the bow of sugarcane, desire the noose, anger the goad and the tanmâtra the five arrows of flowers."

<sup>(4)</sup> That is, She makes with her hands the two gestures (mûdrâ) called vara (or here abhîshta) and abhaya.

<sup>(5)</sup> Ishî.

<sup>(6)</sup> Buddhi, see page 41.

<sup>(7)</sup> Mati: here the acting manas.

<sup>(8)</sup> Sammati which also means agreement, consent, opinion, love, affection.

<sup>(9)</sup> Shaktiprabheda; that is the various different manifestations of Her shakti.

<sup>(10)</sup> Hara: that is remover of sin and pain.

Shakti and Shanta(I)
Thou art in the form of the seven
Regions,(2) nether worlds,(3) mountains(4) and oceans(5)
Stars,(6) islands,(7) substances(8) and tones.(9)

IG

Salutation to Thee Oh great Queen(10) Who art all(11) And in the form of all(12) Who art the power in all things(13)

- (1) Bhedaprabhinnaih abhinne vindunadaih sashaktyakhyashantail. Shakti and Shanta are parts of the Vija and are states of the Brahman which in its various aspects the mantra is. When referrible to the sadhaka of the mantra Shakti is that all pervading all embracing energy which appears in him in the stage leading to and immediately preceding Shanta where all his wishes are realised without will or effort for he is himself that by which they are done. Shanta is ordinarily under stood as implying that state in which there is neither happiness nor unhappiness, attachment or desire; but the Shanta here spoken of is the essence (tanmatra) of that: and which appears in the Moksha stage when the supreme Atma is realised. As Comm. to v. 52 of the Shatchakranirupana says Shanta is the Chidatma.
  - (2) Bhûh, Bhuvah, Svah, Mahah, Janah, Tapah, Satyam.

(3) Tala, Atala, Vitala, Sutala, Talâtala, Mahâtala, Rasâtala.

- (4) The seven mountains called Kula Parvata are Mahendra, Malaya, Sahya, Shuktimân, Riksha, Vindhya, Pâripâtra.
- (5) Of Salt (Lavana), Sugarcane juice, (Ikshu). Wine (Sura or Madhu), Ghee (Ajya, Sarpih), Curd (Dadhi), Milk (Kshira or Dugdha) and Sweet Water (Udaka).

(6) Which are the seven sages, Marîchi, Atri, Angirâh, Pulastya, Pulaba, Krata and Vashishtha.

- (7) Jambu, Plaksha, Shalmali, Kusha, Krauncha, Shaka and Pushkara of which the world is composed.
- (8) Dhâtu: that is (chyle: rasa), blood (asrik), fiesh (mangsa), fat (meda), bone (asthi), marrow (majja) and semen (shukra) of the physical body.
- (9) Svara. The text here refers to Shadja, Rishabha, Gandhara, Madhyama, Panchama, Dhaivata, Nishada located in the Vishuddha chakra. See Introduction to Mahanirvana Tantra LXI. Tantrik doctrine is expressed in terms of sound (shabda) and music is merely a species of it or grossly manifested sweet melodious sound. Musically considered the svaras are Sa, ri, ga, ma, pa, dha, ni (corresponding with the European scale c d e f, g, a b) which constitute the grama or gamut. The intervals between these are the sub-tones or shrutis of which there are 22. The gramas are three-fold—low, middle and high or udara, mudara, tara corresponding with the three svaras, udatta, anudatta, and svarit; pronounced from the navel, chest and head, and called by the Mohammedan musicians nabhi (navel), baksha (chest), kapala (head). As there are 7 tones and 3 gramas there are 21 murchchhanas.

(10) Maheshî. (11) Samaste. (12) Samastasvarûpe.

'13) Samasteshu vastushu anusyûtashakte; lit. the power (shakti) which is "sewn into" or interweaved with all things. For nothing is or acts but by Her power and this existence and action is Her power that is Herself.

Who dost assume forms both gross and subtle Thou art spoken of as memory and knowledge And as the want thereof.(1)

20

Let all our thoughts be ever of Thee Oh our Great Lady(2) May all our speech be of, and all our hymn to, Thee, May all we do(3) be homage to Thee. Be ever gracious to and pardon me.(4)

## CHAPTER XII.

This Chapter gives an exposition of the worship of Shrî or Lakshmî and states Her Vîja(5) and Dhyâna and the Japa and Homa in her Sâdhana. Her nine Shaktis(6) are to be invoked round Her Pîtha. Verse 29 gives a Dhyâna of Her as Ramâ and 32 Shaktis of Ramâ are enumerated who should also be worshipped. The worship of Shrî leads to purity; bodily perfection and beauty, intelligence and devotion to Vishnu; and not only the Sâdhaka but his bed and all other things belonging to him are purified.

## CHAPTER XIII.

At the commencement the Triputâ(7) Mantra is indicated. After doing Anganyâsa with that Mantra the

<sup>(1)</sup> For Devî is avidyâ (ignorance) as She is also vidyâ (knowledge). Through the first She binds and by the second She liberates.

<sup>(2)</sup> Maheshî.

<sup>(3)</sup> That is all bodily action, eating, drinking, sexual intercourse, walking, sleeping etc., which should be offered to Her and thus divinised. In the same way the Hymn to Vishnu in the 21st Chapter of the same work contains the fine line—Devesha karmmasarvvang me bhavedârâdhanam tava—"Oh Lord of Devas, all my actions should be worship of Thee."

<sup>(4)</sup> The Prapanchasâra then recites the fruits of this Hymn saying that he who does japa, pûjâ and recites this hymn with reverence attains that which is the supreme wealth and abode. Whoever serves the injunctions becomes both yogî and bhogî that is he has according to Tantra both liberation and enjoyment.

<sup>(5)</sup> Shring.

<sup>(6)</sup> Verse 8.

<sup>(7)</sup> An antargatâ Devî of Tripurâ. See Tripufâstotra in Tantrasâra, translated with commentary at page 172 of Arthur and Ellen Avalon's "Hymns to the Goddess."

Sâdhaka should meditate on the Devî as on a lotus seat in the heart lotus.(1) After Pûjâ to Her, Her Āvarana Devatâs should be worshipped. Her Japa is done 1,200,000 times (twelve lakhs). In vv. 4 and 5 Her Dhyâna is given. In v. 10, the Dharanî Vîja is indicated. The Rishi is Varâha. the Chhandah is Nivrit, and the Devata is Dharanî. Then follows Tvaritâ Vidyâ who is so-called because She grants success to Her worshippers very speedily. The worshipper of this Tvarita mantra is tempted by celestial damsels. If the Sâdhaka overcomes these temptations then Devî Tvaritâ grants all his desires. Totalâvidhi is described in vv. 64-66. Then Nitva Mantra is indicated and the mode of Her worship laid down. V. 83 says that (amongst other fruit secured by this Mantra) if he who is initiated therein thinks of a woman and makes Japa of this Mantra a thousand times, even when lying on his bed(2); then that woman becomes so maddened by the arrows of Madana the God of love that she comes running to him.

## CHAPTER XIV

Deals with the worship of Durgâ. Her Dhyâna is given in v. 4. In v. 7, Her nine Shaktis are given. Vv. 11 and 12 enumerate Her weapons, and another set of Shaktis. Again in v. 31 further Shaktis are given. One of the fruits of Her pûjâ is declared to be the power to bring under control even the wives of Kings. Some warrior Shaktis are given in v. 72.

## CHAPTER XV

Is concerned with the details of the ritual of the worship of Bhuvaneshvarî

## CHAPTER XVI

Indicates the Mantra of Chandra (moon) and deals with His worship. V. 8 gives nine Shaktis of Chandra. At v.

<sup>(</sup>I) That is, not anahata but the small Ishtadevata lotus below it.

<sup>(2)</sup> That is, the mantra is so powerful that it may be recited with success under the easiest conditions.

25, the Agni mantra is indicated; and at v. 30, the nine Shaktis of Agni are enumerated. The rest of the Chapter is largely concerned with the fruits of the various forms of worship.

## CHAPTER XVII

Treats of the worship of Mahâganesha. Vv. 14-17 give the Dhyâna. V. 22 gives His nine Shaktis. These include Tîvrâ, Jvâlinî, Bhogadâ, Kâmarûpinî, Ugrâ, Tejovatî, Satyâ, Vighnanâshinî.

## CHAPTER XVIII

Contains the Manmatha (I) Mantra. The Dhyâna is in v. 4. His nine Shaktis (v. 6) are Mohanî (She who charms) Kshobhanî (She who perturbs) Trâsî (She who causes anxiety) Stambhanî (She who paralyzes) Ākarshinî (She who attracts) Drâvinî (She who softens) Āhlâdinî (She who causes joy) Klinnâ (She who moves the heart) Kledinî (She who moistens) (2). His Gâyatrî is given in v. II, as follows:—Kâmadevâya vidmahi, Pushpavânâya dhîmahi: tanno'nangah prachodayât. (3) The Mantra is at vv. I2-I4. The I6 Āvarana Shaktis are given at vv. I9-2I. They are Yuvati (Youthfulness) Vipralambhâ (Deception) Jyotsnâ (Moonlight or Splendour) Subhrû (Beautiful eyebrows) Madadravâ (Softening state of love) Suratâ (Amorous play) Vârunî (Shakti of Varuna) (4) Lolâ (Agitation) (5) Kântî (Beauty) Saudâminî (Lightning) Kâmachhatrâ(6) (all which induces passion)

<sup>(1)&</sup>quot; He who agitates the mind" or Kâmadeva "Deva of desire" the God of sexual desire whose mantra is Klîng. Other names of this Deity are Pradyumna "the powerful one" or "He who overcomes all," Kandarpa "He who fills the mind with happiness," Smara "He who perturbs or inflames" and (see post) Ananga "The bodiless one." At marriage and when a wife leaves her father's house to go to her husband for the first time petitions were addressed to Him for children and marital happiness.

<sup>(2)</sup> The above and the âvarana Shaktis are simple examples of what is meant by a Devatâ's Shaktis and are for this purpose enumerated.

<sup>(3) &</sup>quot;Let us know Kâma Deva; let us meditate on Him the arrows of whose bow are made of flowers. May that Bodiless One direct us." Kâma is called the "Bodiless one" as He was consumed by the fire of Shiva when He sought to distract the latter from His yoga.

<sup>(4)</sup> Quære.

<sup>(5)</sup> Or fickle, lustiul: it may also mean the male genitals, as youi is given post.

<sup>(6)</sup> Chhatra ordinarily means umbrella; or all covering things; thus the season of spring or the sight of a beautiful woman would be Kâmachhatra.

Chandralekhâ (The Digits of the moon) (1) Shukî (a female parrot) (2) Madanâ (Passion of love) Yoni (The female genitals) Mâyâvatî (She who deludes). At v. 21 His sixteen servants are given, namely Shoka (Heat or anguish) Moha (delusion) Vilâsa (Coquetry or play with women) Vibhrama (Perturbation or confusion or amorous gestures) Madanâtura (Helpless state induced by passion) Apatrapa (Bashfulness) Yuvan (Male Youthfulness) (3) Kâmin (Amorousness) Chyutapushpa (Mango blossom) (4) Ratipriya (Pleasant coition) Grîshma (Summer) (5) Tapânta (Rainy season) (6) Urja (Autumn) Hemanta (Dewy season) (7) Shishira (winter) Mada (Spring). The text at vv. 24 and 25 says that at the corners of the Yantra of Madana should be worshipped the play of the amorous sidelong glances; (8) the sensuous movements of woman's body;(9) the Mâdhavî creeper,(10) Mâlatî flower;(II) the gazelle-like eye (Harinakshî) and the entrancement of passion.(12)

The text then describes (v. 27) the union of husband and wife. (13) The body of man is a manifestation of Ahang-

(1) Taken collectively as the source of light.

(3) As yuvatî is a youthful woman.

(5) The seasons are companions of Kâmadeva v. post.

See brief descriptions of the six seasons extracted from different Sanskrit authors in Ward's View of the History, etc., of the Hindoos (1818), Vol. 1, p. 519. "In summer the earth through the fierceness of the heat is like a widowed woman in the bloom of youth (tormented by desire). The scorching wind is as the breath of the serpent Ananta at the churning of the ocean. The sun is like the countenance of one puffed up with riches. The world is motionless like the eyes of the yogi in meditation" (Sûktikarnamrita).

(7) Kârttika, Agrahâyana, from middle of October to middle of December.

(8) Apanggabhravilasa.

<sup>(2)</sup> A love sick person as described in the Alangkârashâstra keeps a parrot to whom he or she tells his feelings.

<sup>(4)</sup> Mangoes blossom mostly in spring the season of love, and one of the God's arrows is made of them. Jayadeva says :- "In spring the cuckoo gladdened by the sight of the mango buds calls sweetly in every forest Kuhu, Kuhu. The wind from the Malaya mountain wafts the fragrance of cloves. To wound the heart of woman spring advances with Kâma whose bow is formed of flowers, his bowstring a row of bees, his arrow the budding mango shoot. Krishna now gambols, but the separated lovers endure severe misery, "

<sup>(6) &</sup>quot;This season the delight of the amorous comes like a king sitting on a cloud formed maddened elephant; the lightning his flag and the thunder his large kettle drum '' (Kalidâsa).

<sup>(9)</sup> Hâvabhâva; the movements a woman makes which indicate her desire. (10) Married to the Mango tree.

<sup>(11)</sup> A kind of jasmine.

<sup>(12)</sup> Madotkatâ.

<sup>(13)</sup> Nijang vanitam; the wife and not some other Shakti.

kâra(1) and is the abode of error.(2) Woman is Buddhi.(3) These two are united in the Chittayoni(4) that is in that mental function of the Antahkarana which is here figuratively regarded as the Yoni or womb of Buddhi. Ahangkara is thus united with Buddhi and husband with wife. (5) The husband is to think of himself as Madana(6) in the form of fire and of his Shiva(7) as a flame of fire. Let him embrace her who is overspread by its flame and let him sip with his tongue the nectar of her teeth and tongue. Let him think of his beautiful wife(8) as the embodiment of nectar whose body(9) is as it were the butter(10) which is melted in that fire. Let him touch her arms thinking them to be the flowery arrows of Kâma. The Mantrin should keep his self-control and take care not to injure the Jîva.(11) In all the stages of passion (rati) he should be self controlled. Thus should one's own beloved be worshipped (bhajet). If it be done thus then she who is struck by the arrows of Kâma follows her husband like a shadow even in another world.(12)

At v. 40 is given the Mantra of Krishna; the Rishi of which is Nârada; the metre (chhandah) Gâyatrî; and the Devatâ Krishna. At v. 43 is the general Dhyâna of Krishna and in v. 47 his Dhyâna as He should be meditated on in the morning is described. (13) Then he is thought of as a child of the colour of a blue lotus with a girdle of little bells covering his waist, thighs and buttocks. His throat is adorned by large and shining tiger claws. His face smiles happily like a lotus. It is He who killed the demons Shakata(14) and Putanâ. (15)

<sup>(1)</sup> Vilasadahangkaratann.

<sup>(2)</sup> Vibhramâspadîbhûta, for it is tamoguna.

<sup>(3)</sup> Buddhisharîrâ nârî.

<sup>(4)</sup> Chittayonim adhigachchhet

<sup>(5)</sup> As in the Jîva the Ahangkâra and Buddhi which are in it unite in its own Chitta so restraining the body let the Mantrin unite with his own wife alone.

<sup>(6)</sup> He thinks of his vrittis as being the embodiment of Kâma the God of love.

<sup>(7)</sup> The linga.

<sup>(8)</sup> Lit. the "slender one"-tanvîtanu.

<sup>(9)</sup> Lit. the Madanagara.

<sup>(10)</sup> Navanîta. In homa clarified butter is poured into the fire and sexual union is one of the five fires.

<sup>(11)</sup> That is he should not over-exert himself and thus injuriously affect his ajapâmantra.

<sup>(12)</sup> Bhavantare; or (may be) another birth.

<sup>(13)</sup> There is here the same divisions as in the ordinary Gâyatrî.

<sup>(14)</sup> A demon who attempted to fall on and crush the infant Krishna who with His foot killed him.

<sup>(15)</sup> Kangsa sent Putana, the milk of whose breasts were poison, to Krishna; but the latter sucked her life away.

He is the Govinda to whom Shangkara, Indra and others do obeisance.

At v. 48 is the midday meditation (Dhyâna). Let the worshipper then think of him as Mukunda lustrous as the full blown lotus, with eyes like blue lotuses, surrounded by cows and herdswomen (Gopîs); as one who has conquered all His enemies, whose pure smile is like the white jasmine and the Mandâra flowers. His head is adorned with peacock feathers. He is the strong lustrous One habited in yellow raiment. Those who thus worship him gain wealth.(1)

At v. 49 is given the evening Dhyâna. He is then contemplated upon as the unconquerable One Who by His valour has laid in the dust all his enemies and "has lightened the weight of this earth;"(2) Who is ever surrounded by great Rishis such as Nârada and others who desire to learn from him the true meaning of Tattva. He is pure, incomparable, imperishable and luminously blue. He is the Vâsudeva "who steals the creation and maintenance of the universe"(3) and who grants liberation.

## CHAPTER XIX

Deals with Yoga, the Pranava (Ong), which is the Kalpa tree of all desires and the grantor of liberation. The Dhyâna is given in v. 4 of Akâra in the Pranava as representing Vishnu. Vv. 8-12 give the different forms (Mûrtis) of Vishnu and their respective Shaktis. At verse 14 Yoga is spoken of. Yoga is defined as the constant uninterrupted vision in oneself of the Ātmâ which is without hands, feet, mouth or other limb or body.(4)

The faults which are impediments (Dûshana) of Yoga are enumerated, viz.:—Kâma (Lust), Kopa (anger), Lobha (greed), Pramoha (ignorance), Mada (pride), Matsaratâ (envy). In verse 16 the well known Angas of Yoga such as Yama and so forth are given and then defined. The several names of Ongkâra follow (v. 33).

(2) By the removal of iniquity.

(3) That is He destroys the world. This is the Rudramûrti.

<sup>(1)</sup> This is the Râjasika form, as the morning form is Sâttvika from which no material fruit is gained but the gifts of the spirit only.

<sup>(4)</sup> Kara-pâda-mukhâdivihînamanâratad*ri*shyamananyagamâtmapadam Yamihâtmani pashyati tattvavida stamimang klia yogamiti bruvate.

V. 42 describes how the different parts of Ongkâra are dissolved in Shânta. A is dissolved (Sangharet) in U, U in M, M in Vindu, Vindu in Nâda, Nâda in Shakti and Shakti in Shânta.

Five states (Avasthâ) of consciousness are given (v. 46) and not four, viz .: - Jagrat (waking), Svapna (dream sleep), Sushupti (dreamless slumber), Turîya (the fourth state) and Tadatîta (that which is above the fourth).(1) They are then defined. Jagrat is that enjoyment which the Atma enjoys by the aid of its own senses (Indrivas),(2)Svapna is that feeling or perception (Anubhava) which exists through these senses when devoid of consciousness (Sanginâ);(3) Sushupti is that condition of quietude which is caused by the effortless state of the Atmâ.(4) Turîya is the state when the Atmâ sees the Supreme with unclouded vision (Chetas).(5) The fifth state is that which immediately precedes liberation (Mukti) and is defined as "that condition where the Yogî realises the inseparateness of Ātmâ and Paramâtmâ. this state liberation is not far."(6) When Pavana (Vâyu) is subtle Pashyantî(7) and in Madhyamâ(7) and in the Vaikharî(7) when at the end of Sushumnâ(8) then Jagrat is the utterance of the Vîja, Vindu is Svapna, Sushupti is Nâda, Shakti is Turîya and Shânta is Laya (absorption) which is beyond Turîva.

<sup>; (1)</sup> So the Devî in the Lalitâ is addressed as Sarvvâvasthâvivarjitâ that is "transcending all the states." Three Sûtras in the Shiva Sûtras describe this state. See Bhâskararâya's Comm. on Lalitâ V. 63.

<sup>(2)</sup> Svairindriyairyadâtmâ bhungte bhogan sa jâgaro bhavati. See pp. LII-LV of Introduction to Mahânirvâna Tantra.

<sup>(3)</sup> Sangjnårahitair api tair asyânubhavo bhavet punah svapnah; that is apparently when the sense organs cease to act directly on new objects of their functioning and Ātmå is conscious of mental images generated by those senses when in the Jågrat state.

<sup>(4)</sup> Atmanirudyuktatayâ nairâkulyang bhavet sushuptirapi.

<sup>(5)</sup> Pashyati parang yadâtmâ nistamasâ chetasâ turîyang tat.

<sup>(6)</sup> Atmaparamâtmapadayor abhedato vyâpnuyâd yadâ yogî. Tattu turîyâtîtang tasyâpi bhavenna dûrato muktih.

What is here referred to is that which is called Jîvanmukti. When the body is relinquished there follows complete or bodiless Mukti (Videha Kaivalya).

<sup>(7)</sup> The subtle states (bhâva) of sound so named.

<sup>(8) &</sup>quot;At the end of Sushumnâ." The end is just below the twelve petalled lotus which rests on the upper end of Sushumnâ. Here the meaning may be towards the end. Sûkshmâkhyâyâng pashyantyâng madhyamâvaikharyyoh.

Sasuskumnagragayorapi yunjyajjagradadibhih pavanam.

Mahâvishnu then says:—In leaving the body, entering another body and re-entering one's own body the places of exit and entry are the Angushtha (either thumb or great toe), Gulpha (the ankle), Jânu (knee), Guda (anus), Sîvanî (frænum of prepuce or quære glans penis), Medhra (penis), Nâbhi (navel), Hridaya (heart), Grîvâ (neck), Lambikâ (tongue), Nâsâ (nose), Bhrûmadhyalalâtâgra (middle of eyebrows on the forehead).

He then speaks of the conquest of, or power of control over, the five elements. This is done through their respective Shaktis and Vîjas, with which the self is identified.(1) Thus to control fire the self is made one with its Shakti and Vîja (v. 56). He then describes the three states (2) of Siddhi (power) and the eight Siddhis; to possess all of which is to be Jîvanmukta.

## CHAPTER XX

Deals with the meaning of the eight letter Mantra of Nârâyana "Ong namah Nârâyanâya." The meaning is that Târa (Ong) arises from Shakti and means So'hang ("I am He"). Na and Mah are negatives. Nâ is water, Râ is fire, Ya is air. Na is earth; and the last Ya is there as a caseending.(3) The Rishi of the Mantra is Sâdhyanârâyana, the metre is Gâyatrî and the Devatâ is Paramâtmâ. Verse 7 gives the Dhyâna of Mukunda.(4) In the Sâdhana of this Mantra the body of the Sâdhaka is the Pîtha. V. 12 says that when Nyâsa is done with the letters of this Mantra then the Mantrin becomes the object of his own worship for he is personally composed of the letters of the Mantra.

At v. 60 the Mahâvishnu enumerates the ten Avatâras of Vishnu omitting Buddha and substituting Balarâma.

<sup>(1)</sup> Shaktibhishcha tadvîjaih sârûpyam âtmanashcha pratînitvâ: that is (to translate literally) by inducing a state of sameness (sârûpyam âtmanah) of the self (of the operator) with the Shakti and Vîja (of the elements).

<sup>(2)</sup> That is, signs of approaching Siddhi or possession of Siddhi. The three states are; prasúchika "indicative" e.g., physical signs such as thrill, hair standing on end (pulaka), etc., pratyaya ("conviction," e.g., beatitude, restraint of breath, etc.), and the third is Siddhi itself which is of various kinds, the chief enumeration being eight.

<sup>(3)</sup> No more is said in the text. But the meaning is "I am He and not the five elements (named)."

<sup>(4)</sup> A title of Vishnu as the Giver of Liberation.

Vv. 21-24 state the Kirîtâdi Mantra. (1) The Shaktis of the Pîtha are given in v. 29; Vimalâ and others. The rest of the Chapter deals with the placing of the jar, Japa, Archchana and other ritual details.

## CHAPTER XXI

Treats of the twelve Yantras or diagrams of the twelve Râshis (signs of the Zodiac) (2).

At vv. 54-68 is given a fine Hymn to Vishnu here translated which is directed to be sung for the pleasure of the Deities who are to be worshipped in these Yantras.

# HYMN TO VISHNU.(3)

Ι

Oh Bhagavân(4), be gracious to me Whose mind is dulled with ignorance; Give me the gift of devotion To the pollen of Thy lotus feet.

2

Oh Bhagavân, be gracious to me; Thou cannot be imagined, Abode as Thou art of immeasurable lustre, Be gracious, Oh best of Purushas(5), Who allayeth all our pains.

<sup>(1)</sup> The Mantra used in the worship of the ornaments of Vishnu such as crown armlet, necklace, etc.

<sup>(2)</sup> Mesha (Aries), Vrishabha (Taurus), Mithuna (Gemini), Karkataka (Cancer), Singha (Leo), Kanyâ (Virgo), Tûlâ (Libra), Vrishchika (Scorpion), Dhanuh (Sagittarius), Makara (Capricornus), Kumbha (Aquarius), Mîna (Pisces); the solar year beginning with the entrance of the sun into Mesha.

<sup>(3)</sup> Ch. 21, v. 54.

<sup>(4)</sup> The Brahman as the possessor of all powers (aishvaryya) which belong to Ishvara.

<sup>(5)</sup> The individual spirit.

3

Oh Īsha(1), Oh Stainless One, be gracious to me, Who art the self of the Universe(2) And bliss itself(3); Essence unimagined(4), To Thyself art Thou known only.(5)

4

Be gracious to me, Highest of the highest, Who art the Deepest of the deepest: Be gracious, Oh Goodness and Beauty, Who art Majesty itself to the majestic. Great Light, be gracious to me.

5

Be gracious, Unmanifested One(6), Ever pervading in that which ever pervades: Minutest of the minute, be gracious; Most loving of the loving, be gracious; Be gracious, Thou Who art the end of all ends.

6

Be gracious to me, Greatest of the Great, Oh Lord of all, Unending One(7), be gracious Who art eternal, Mâyâ(8), Holder of the conch, Be gracious to us mortals: Oh Mâdhava(9), may You be ever victorious.

7

Victory be to Thee, Oh beautiful One! Victory be to Thee Who art gentleness itself!

<sup>(</sup>I) Lord.

<sup>(2)</sup> Vishvâtman.

<sup>(3)</sup> Anandâtman.

<sup>(4)</sup> Achintyasâra.

<sup>(5)</sup> Svasangvedyasvarûpâtman.

<sup>(6)</sup> Avyakta.

<sup>(7)</sup> Ananta.

<sup>(8)</sup> Mâyâtman.

<sup>(9)</sup> A title of Vishnu as husband of Ma or Lakshmi.

May You conquer, Oh Keshava(1), Holder of the bow, Destroyer of Keshin(2), Oh Auspicious One, delighter of Nanda(3), May Thou be ever victorious.

8

Victory to Thee
In Whose hands are discus and mace(4);
Unconquerable One, may You conquer!
Thy head is adorned with a crown set with varied gems,
Oh Janardana(5), be ever victorious.

9

The shadow (of the great wings)
Of the King of Birds, Thy carrier(6), obscures the Sun;
Oh Enemy of Hell(7), salutation to Thee!
Oh Madhusûdana(8), obeisance to Thee!
May Thou be ever victorious.

IO

Salutation to Thee, Oh Lotus-eyed!
Obeisance to Thee Who art collyrium to our eyes(9)!
Salutation to Thee, Destroyer of sin!

<sup>(1)</sup> This epithet of Vishnu has several significations one of which is indicated in the text, viz., He who destroys the Daitya Keshin, Another common definition is Ke jale shava iva bhâti iti Keshava: that is "he who looks like a corpse in water" referring to the time when after pralaya and at the commencement of the creation of the world Vishnu lay in the ocean of milk (Kshîra samudra). Other definitions given in the Shabdakalpadruma are:—Ka=Brahmâ: Isha=Rudra: Va=Vayati or "He who at pralaya having surrendered the 3 forms" (mûrti of the Trinity) which are upâdhis exists in the form of the one Paramâtma: or Ka+a+Isha, Ka=Brahmâ; A=Vishnu; Isha=Shiva: Keshava is He who controls these three: or Ka+Isha="He to whom Brahmâ and Shiva are son and grandson."

<sup>(2)</sup> See last note. (3) Foster father of Krishna.

<sup>(4)</sup> Chakra and Gadâ which are His implements.
(5) Epithet of Vishnu as destroyer of the Asuras called Jana who dwell in the ocean; or it also means the "one who is prayed to for the attainment of Purushârtha (that is Dharma, Artha, Kâma, Moksha). Vâchaspatya Dict.

<sup>(6)</sup> Garuda who is the vehicle (vâhana) of Vishnu.

<sup>(7)</sup> Narakârâte.

<sup>(8)</sup> Epithet of Vishnu as slayer of the Asura Madhu.

<sup>(9)</sup> Collyrium (anjana) is used to clear the eyes and sight. The Lord clears the spiritual vision of His worshippers and grants them spiritual knowledge.

Obeisance to Thee Our Lord(1)!
Salutation to Thee, Dispeller of all fears!

IΙ

Reverence to Thee, Who dost absorb all things in Thyself, Who hast secured the Kaustubha gem(2). Obeisance to Thee, Who art beyond all sight(3) And beyond all speech.

12

Salutation to Thee
Who art beyond all remembrance;
Obeisance to Thee
Oh Cause in three fold form(4)
Of Creation, maintenance and dissolution,
Knowable in Thy various partial appearances(5).
Salutation to Thee.

13

Salutation to Vishnu Conqueror of the enemies of the Tridasha(6); Paramâtmâ and Sûryya(7)

(1) Ishâna.

(3) Nayanâtîta.
 (4) As Brahmâ, Vishnu, and Rudra.
 (5) Vibhinnajneyângsha, lit. "Whose various or separate parts are knowable," The

One has in Itself no parts but It displays Itself in various ways in the world. Each of such displays is a partial manifestation. What is seen is in this sense a part of Him.

(7) Chakrabandhave; lit. "friend of Chakra" which according to Hemadri here means the Sun (Sûryya); for He is the Bharga, the Hiranya Purusha in that golden luminary. See Adhyâya I Khanda VI verses 6 and 7 Chhândogya Upanishad

<sup>2)</sup> A dark gem with the lustre of millions or suns which is worn by Vishnu on His breast. It was formerly in the great ocean but Vishnu having desired it, the gem was on the churning of the ocean secured by Him.

<sup>(6)</sup> Tridasha is a term for the Devas. Various explanations are given of the word. The simplest is that which makes it equal to 10 × 3+3 or 33 according to the rule of madhyapadalopa samâsa. These 33 are the following Devas, viz., 12 Suns (Āditya), 11 Rudras, 8 Vasus, 2 Vishvedevas. According to another interpretation the term includes all Devas; meaning tritîya yauvanâkhya dashâ yasya. As there are three states called infancy, boyhood and youth, tridasha then means he who has attained the third state called yauvana (youth), for the Devas are ever youthful. Or tri means he who has the "three," viz., birth, existence, destruction; not in the sense in which these terms are applied to mortal men who have increase, change and decay; but they come into existence and exist and when their merit (punya) is exhausted they leave Heaven and thus cease to be Devas. They are called immortals (amara) but only in the limited sense of beings who exist until pralaya.—Or tri=the three pains (tâpa) or they who are not affected by the three-fold division, of sorrow.

Who holdeth the discus(I) whereby The array of Thine enemies is destroyed.

Thou art in the form of the whole Universe And art worshipped by the whole Universe. Thou art the self of all beings in the Universe(2): Salutation to Thee! Thou art meditated upon by Yogins. To Thee Who art the Inner Self(3), obeisance.

Salutation to Thee Who art the Giver of enjoyment(4) To Thy devotees! Reverence to Thee Who art the Giver of liberation(5) The actions of my mind, word, and body Should be meditation on Thee, praise of Thee and obeisance to Thee(6). Oh Lord of Devas(7)! All my actions should be worship of Thee(8).

## Phalashloka.

The Mantrin(9) who in this manner Is devotedly attached to the worship of Vishnu By the doing of Havana, Japa, and Arcchâ(10), Such an one having certainly obtained all fruits of desire And being wholly satisfied(II) Attains that final liberation(12) Which is freedom from birth and death.

<sup>(</sup>I) Chakra.

<sup>(2)</sup> Vishvabhûtâtmane.

<sup>(3)</sup> Adhvâtmarûpine.

<sup>(4)</sup> Bhukti. (5) Mukti.

<sup>(6)</sup> The purposes to which mental, vocal, and bodily action should be put are His worship. In meditation (dhyâna) the operation of mind is displayed; in hymns of praise (stuti), and in bowing or genuflection to make salutation (namaskriyâ) the powers of speech and body are respectively used.

<sup>(7)</sup> Devesha.

<sup>(8)</sup> A fine line. Devesha karmasarvvang me bhaved ârâdhanang tava.

<sup>(9)</sup> Mantrin=mantro guptabhâskanam yasya asti. He who has the mantra or secret word.—Here used in the general sense of the initiated devotee.

<sup>(10)</sup> That is Homa, "recitation" of mantra (See Introduction to my Edition of Mahânirvâna Tantra) and worship with flowers and other upachâra.

<sup>(</sup>II) Lit. "having his antarâtma fully satisfied."

<sup>(12)</sup> Uttamang muktim.

# CHAPTER XXII

Gives the twelve lettered Mantra(1) of Vishnu; and three kinds of Nyasa are prescribed with the letters of this Mantra, viz.:—Sanghâranyâsa in which Nyâsa begins from the feet and proceeds upwards to the knees, linga, navel, belly, heart, hands, throat, mouth, eyes, head and the crown lock (Shikhâ) (2); Sthitinyâsa in which the rite begins with the Shikhâ in the reverse way; and lastly, Srishtinyasa in which the Nyasa commences in the middle with the heart, goes down to the feet and then from the hand goes to the Shikhâ. The first is for the destruction of all Dosha (fault); Srishti is for the creation or production of good; and the object of Sthiti is to gain peace (Shânti).

The Mantras of Sudarshana are given. The Chapter continues with ritual detail. The fruit gained varies with the offering made. Thus by the offering of bael leaf with appropriate Mantras freedom from disease is attained.

# CHAPTER XXIII

Deals with the Varâha(3), another Vaishnava Mantra. Verse 24 says earth(4) is in the tusks of Varâha; the Goddess of speech is in the grunt of this Boar; air in His breath and the sun and moon are in His right and left hands. In His belly are the Vasus(5); in His ear the points of the compass; the two Ashvins(5) are in His eyes; in His feet is the Lotus born(6); in His Heart Hari(7); and in His mouth Shangkara.(8) These should all be worshipped separately. The rest of the Chapter deals with the ritual, Nyasa, Homa, Yantra and so forth connected with this particular Mantra.

# CHAPTER XXIV

Describes the Nrisingha(9) Mantra and the ritual connected therewith. The Dhyana will be found in v. 8.

(1) Ong namah Bhagavate Våsudevåya.

(3) The Varaha (boar) incarnation of Vishnu was for the purpose of drawing up with His tusk the earth which at one of the dissolutions had sunk into the waters.

(4) See last note.

(5) The Devatâs of those names.

(6) Brahma.

(7) Vishnu.

<sup>(2)</sup> Thus Ong padbhyang namah (Ong, salutation to the feet); Nang janubhyang namah (Nang, salutation to the knees); Mah lingaya namah (Mah, salutation to the Linga); Bhang nabhaye namah (Bhang, salutation to the navel), and so on thinking the while of the body of the Ishtadevata into which the Sadhaka's body is being transformed.

<sup>(9)</sup> The man-lion incarnation of Vishnu in which He destroyed the demon Hiranykashipu.

## CHAPTER XXV

Deals with the Vishnupanjara Mantra. In v. 21 the Dhyâna or formula of meditation on Vishnu is given. The rest of the Chapter deals with the ritual.

## CHAPTER XXVI

Gives the Prasâda Mantra(I) which is so called because it purifies the mind. V. 4 gives the Dhyâna of Shiva. The five Devatâs of this Mantra are the five faces of Shiva, viz.:— Ishâna, Tatpurusha, Aghora, Vâmadeva, Sadyojâta. The Dhyânas of these are given. The Pîtha Shaktis are Vâmâ, Jyeshthâ, Raudrî, Kâlî, Kalabalâdyâ, Vikârinî, Sabalapramathinî, Sarvabhûtadamanî, and Manonmanî.

Dhyâna is given of the various aspects of Shiva (v. 15). As Sadyojâta He is white like the jasmine (Kunda) and Mandâra flowers. He is four armed holding in His two hands the Veda and a rosary of Rudrâksha beads and in the other two he makes the gestures (Mudrâ) which grant boons (Vara) and dispel fear (Abhaya).

The Vâma Shiva is red; makes the same two gestures and holds an axe and Rudrâksha rosary.

Aghora Shiva who is the dread of the Bodiless One (2) is black with fierce fangs. He holds a Rudrâksha rosary, Veda, Noose, Goad, Drum, (Damaru) a staff surrounded with a skull (Khatvânga), spear and skull.(3)

Tatpurusha is of the colour of lightning and making the Vara and Abhaya Mudrâs holds the Veda and an axe. All the above forms have four faces and four arms.

Īshâna or Īsha is of the colour of a pearl but has five faces.(4) He makes the gestures abovenamed. In Īsha are Brahmâ, Vishnu and Rudra. All five forms have three eyes.(5)

<sup>(1)</sup> For the Parâprasâda Mantra see Ch. III of Kulârnava Tantra.

<sup>(2)</sup> Kâma, the Deva of sexual desire.

<sup>(3)</sup> Another Dhyâna is given at v. 18 of Ch. 27.

<sup>(4)</sup> Where Shiva is meditated upon as Sâdyojâta, Vâma, etc., collectively He is thought of as with five faces in all. But when the Dhyâna is of one of these forms only then the Mûrti has four or five faces as stated in the text.

<sup>(5)</sup> The centre eye of wisdom (jnanachakshuh) situated between the eyebrows.

There is a remarkable (1) Dhyâna of Shiva in v. 41 where He is described as of gracious aspect; seated on a lotus; as it were "a mountain of pearl dust mingled in nectar." He is clad in tiger's skin and decked with ornaments; (2) upon His hair high coiled above His head is a digit (Kalâ) of the moon. (3) He makes the two Mudrâs abovenamed and holds an axe and a deer. (4)

At vv. 55-64 the following Hymn to Shiva is given.

# HYMN TO SHIVA.(5)

Obeisance To Paramâtmâ Manifest as Brahmâ, Vishnu, and Îsha(6) Whose power it is to create, preserve, and to destroy.(7)

2.

Obeisance

To Thee, the Lord of creatures, Holder of the trident. Who seemeth terrible to all things born on earth in four-fold way(8)

And yet removes the burden of their worldly pain:

3.

Obeisance to Thee Who didst drink the shining deadly poison, Nîlakantha, Whose throat is stained thereby(9) And Who dost devour the universe(10)

(2) Sarvvâlangkâradîpta.

(3) The crescent moon is here meant.

(5) Ch. 26, vv. 55-64.

(6) Rudra.

(7) They are the embodiments of these principles.

(8) That is from the womb, (e.g., mammals) from the egg (e.g., birds), moisture (e.g., insects) and the earth (e.g., trees and plants) See ante. p. 8.

(9) At the churning of the ocean by the Gods by means of the mountain Mandara and the serpent Vâsuki, there was produced amongst other things churned from the sea a poison which Shiva swallowed to save the world. This stained His neck dark blue, whence he is called "Blue neck" (nîlakantha).

(10) At the dissolution of the world which He as Mahâkâla effects.

<sup>(1)</sup> Because the ordinary picture of Shiva is that of an ascetic but as appears from the text the Dhyâna varies with the object of worship. When worshipped for prosperity he has fleshly beauty and is decked with all ornaments. He manifests the prosperity which the worshipper desires.

<sup>(4)</sup> V. 22 of the Mahimnastava of Pushpadanta refers to the incident of Brahmâ's lusting after His own daughter Sandhyâ and of his transforming Himself into a stag when she to avoid him changed into a hind. Shiva in anger at the act bent his bow against him. The deer which He holds is said by some to be Brahmâ. According to others it refers to a gigantic deer sent out to kill Shiva, but which He took in his hand. See Shivajnâna Siddhiyâr, Ed. by J. M. N. Pillai, p. 91.

4.

Obeisance to Shambhu(I) Who didst destroy Kâma(2) Flashing from His central eye dark shining flame On Whom meditate Yogîs Freed of all mental pain(3)

5.

Obeisance

To Him Whose body is one with that of His Spouse(4), Who destroyed the sacrifice of Daksha(5), Grantor of the four-fold desires(6) He Who is subtle(7), the Possessor of Mâyâ(8)

6.

Obeisance to Him In physical form; (9) the Primal element(10)] Rending His enemies with His trident, The Destroyer of Kâla(11) Whose head the crescent moon adorns.

7.

Obeisance

To Him the Naked One

In Whose matted hair are serpent, moon and Ganges, (12) Whose feet are upon the heads of Devas, Daityas, and Lords of Asuras.

<sup>(1)</sup> A form and title of Shiva. Meaning "from Him comes good" or "who is Bliss." Comm. Ch. IV, V 17 Hathayogapradîkikâ.

<sup>(2)</sup> God of Desire. See A. & E. Avalon's Hymns to the Goddess, p. 39 n(3).

<sup>(3)</sup> In Yoga upon the suppression of the activity of the intellectual function, the first and most subtle manifestation of Prakriti or Mâyâ, there arises the condition of samâdhi in which the Atmâ exists in its own true state freed of all pains attendant on its conditioned state.

<sup>(4)</sup> Arddhanârîshvara; the androgyne form in which half of the body is Shiva and the other Shakti.

<sup>(5)</sup> See "Principles of Tantra" Vol. 1, p. 194.

<sup>(6)</sup> Dharmma, Artha, Kâma and Moksha. See Introduction Mahânirvâna Tantra.

<sup>(7)</sup> Anu: atom. So in Nyâya, âtmâ is said to be as fine as an atom. In the next verse His gross aspect is sung.

<sup>(8)</sup> Mâyî. He is shaktimân; cf. the line "mâyâncha prakriting vidyât mâyinantu maheshvaram."

<sup>(9)</sup> The gross in opposition to the subtle (sûkshma) aspect celebrated in the preceding verse. This body is Mâyâ or Prakriti which when it is the constituent of the physical world is gross (sthûla).

<sup>(10)</sup> Mûlabhûta.

<sup>(11)</sup> Death or time in which lies the seed of death.

<sup>(12)</sup> The Ganges in its descent from heaven at the call of Bhagîratha was caught in the matted hair of Shiva. It is for this that She is called Bhagîrathî.

8.

Obeisance, obeisance
To Shangkara(I) besmeared with ashes,
Who is both the manifest and unmanifest(2),
The Grantor both of enjoyment and of liberation(3) to
His devotees.

9.

Obeisance
To the Enemy of Death and Andhaka(4),
Who is the Destroyer of the cities(5);
Obeisance to Thee Who didst rend the tuskéd Boar(6)!
Obeisance ever to Thee
Entwined with great poisonous serpents,
Who art borne upon a great bull.(7)

IO.

Obeisance ever to the Omnipresent One, Appearing as ether, air, fire, water, earth Sun, sacrificer and moon with nectar rays(8)! Dispeller of the dread of Hell, Mayest Thou both now and here(9) Destroy our worldly fear(10)

<sup>(1)</sup> Shiva.

<sup>(2)</sup> Vyaktâvyaktasvarûpâya. Avyakta is what is unmanifested and vyakta what is manifested. According to Sângkhya, avyakta is mûlaprakriti and vyakta is a vikriti or transformation and manifestation of Prakriti. According to the Vedânta Avyakta is Ātmâ the Reality and Vyakta the World of appearance.

<sup>(3)</sup> For the Tantra grants both.

<sup>(4)</sup> A great Daitya, Son of Hiranyâksha, brother of Hiranyakashipu, father of Prahlâda. See Ch. 8, Vâmana Purâna 59, 70.

<sup>(5)</sup> Shiva is Tripurâri exoterically as the destroyer of the Tripura or the three cities of the Asuras, Kamalâksha Târakâksha and Vidyunmâlî. As the Kâlikâ Purâna says He is called Tripura because the three gunas are in him, His body becoming triple upon the three-fold manifestation of Brahmâ, Vishnu and Rudra. He dissolves these and He is the Destroyer of the three bodies, Sthûla, Sûkshma, and Kârana.

<sup>(6)</sup> The varâhâ avatâra of Vishnu slain by Shiva in the form of the animal called Sharabha. Kâlikâ Purâna, Ch. 29.

<sup>(7)</sup> The Vâhana of Shiva, The bull of Shiva is Vishnu who assumed that form to support Shiva at the time the latter killed Tripura. Shiva had for the purpose of the combat to assume so great a size using as his arrow the Sumeru mountain that the earth could not support Him on which Vishnu assumed the form of a Bull to uphold him.

<sup>(8)</sup> The eight forms (ashtamurti) of Shiva.

<sup>(9)</sup> In this World.

<sup>(10)</sup> Bhavabhaya: that is fear at the thought that we may be born again to suffer miseries which are the necessary attendants of all life in this world.

The rest of the Chapter deals with ritual, v. 68 giving an invocation to Shiva as Hara.

Verse 68 says "I adore Hara Who holds a spear and skull and makes the gesture of granting boons and dispelling fear. The Daughter of the Mountain holding in Her left hand a red lotus is seated on His left thigh and with Her right arm clasps His lustrous body."

Verse 71 says that in order to gain prosperity the Lord of Pârvatî should be meditated upon as being as beautiful as the God of Desire (Kâma); with the lustre of gold; seated on a lotus decked with all manner of ornaments. He holds an axe and deer and makes the gesture (Mudrâ) of granting boons. His left hand is placed upon the breasts of His beloved; Whose right hand rests on His right thigh, and Whose left hand holds a red lotus.

## CHAPTER XXVII

Opens with the Mantra and description of Dakshinâmûrti, an aspect of Shiva. He is seated under a fig tree (Vata) with one hand on His knee. He is white as milk (Kshîra). A great serpent is coiled around His waist. The crescent moon is on His matted hair. He holds an axe and deer and makes the auspicious (Bhadra) gesture. He is surrounded by Shuka and other Munis. "May Bhava grant us purity of mind (Bhâvashuddhi)." Then follows some ritual in His worship.

Verse 14 gives the Mantra of Aghora Shiva and is followed in v. 18 by this invocation. "May Aghora destroy all that is evil to you. He is of fierce mien with three eyes and terrific to behold; dark like the black clouds and clad in red raiment. Great serpents cover His body. He holds an axe, drum, sword, club, bow, arrow, spear and skull. He it is who devours Nagas(1) and evil planets. But He ever grants good (that is, to His worshipper)"

The ritual is dealt with up to v. 30. The next verse gives the Mrityunjayamantra; and the Dhyâna of this aspect is at v. 33. The remainder of the Chapter deals with Yantra and other ritual details.

## CHAPTER XXVIII

Commences with the Mantra of Arddhanârîshvara.(1) The Dhyâna is thus given at v. 3 after the invocation "May Isha ever protect you." His Shakti forms the (left) half of His body. He is three eyed. On the coils of His matted hair are a serpent, moon and Ganges.(2) He holds serpent, axe, spear, sword, fire,(3) skull, arrow and bow. All the Devas lower their heads at His feet.

Rules are then given for Japa, Homa and so forth. For the attainment of powers (Vibhûti) the Devatâ should be meditated upon as being in one half of His body, a man of ferocious aspect and in the other half as a voluptuous woman,(4) holding in His and Her hands a noose, a red lotus, a skull and spear; or She should be thought of as the three-eyed One Who is red of colour, clothed in red raiment, adorned with red ornaments holding a spear in each of Her sixteen uplifted hands.

The colours of the Devatâ vary according to the object of worship (v. 13). When worshipped for Pushtikarma(5) and Shântikarma(6), He is white; for Ākarshana and Vashîkarana,(7) red; in rites done to drive away,(8) torment and destroy,(9) the colour of smoke (Dhûmra); in rites performed to paralyze,(10) yellow; and to provoke or excite, (11) ruddy (Raktâdi).

The ritual in the worship of Arddhanarîshvara is dealt with up to v. 30. At v. 31 the Chanda Mantra and at vv. 36, 37 the Chanda Gâyatrî are given. The Chapter concludes with other details as to the worship of the fierce aspect of Shiva called Chanda.

<sup>(1)</sup> The Androgyne form of Shiva in which half the body is male (Himself) and half is female or the body of His spouse (Shakti).

<sup>(2)</sup> See p. 53, n12.

<sup>(3)</sup> Vahni.

<sup>(4)</sup> Hâvabhâvalalitârddhanârikang.

<sup>(5)</sup> Ritual done to produce nourishment, growth, increase, advance, prosperity, etc.

<sup>(6)</sup> Ritual done to gain peace of mind and body.

<sup>(7)</sup> Rites done to attract and control respectively. These and the following are magical rites; portions of the Shatkarma, etc.

<sup>(8)</sup> Uchchâtana.

<sup>(9)</sup> Mardana.

<sup>(10)</sup> Stambhana.

<sup>(11)</sup> Kshobhana.

## CHAPTER XXIX.

This is an important Chapter dealing with the Gâyatrî Mantra. In v. 5 it is explained how the Pranava(I) produced by Prakriti-vikriti is like the humming of bees in the Mûlâdhâra(2) and goes upwards along the channel of the Sushumnâ(3) in seven stages(4) to the head. V. 6 enumerates the seven Vyâhritis.(5) In vv. 7-10 Mahâvishnu teaches what these denote. Bhûh is mere existence alone (Sanmâtra). Bhuvah is elements (Bhûta) and cause (Kârana). Svah is thought and the Atmâ of all that is(6); Mahah implies greatness and light; (7) and it becomes Janah because it is the producer of all.(8) Tapah denotes Jnana (knowledge) and Tâpa(9). Satyam implies supremacy and Atmatva or the natural state of Atmâ, that is Atmâ in itself, and eternal wisdom (Anantajnâna). The exoteric "worlds" are thus described as stages of being. The letters of the Pranava are then identified with them. A is Bhûh, U is Bhuvah, M is Svah, Mahah is Vindu, Nâda is Janah, Shakti is Tapah, and Shanta is Satyam the highest of these states (vv. 11, 12).

Having dealt with Ong, Mahâvishnu deals with each of the words of the Gâyatrî Mantra.(10)

Tat is in the accusative singular. By it reference is made to the first cause of all substance (Vastu). It exists in the form of fire and energy (Tejorûpa) in the disc of the Sun (Ādityamandala). It means the ever blissful Supreme Brahman. Savituh is in the genitive singular and is derived from a root which means to bring forth. By this verse is implied the source of all animate beings. It is called, Vareny-

<sup>(</sup>I) Ong.

<sup>(2)</sup> The lowest of the centres (Shatchakra). See A. Avalon's "Six Centres and the Serpent Force."

<sup>(3)</sup> The nerve (Nâdi) of that name v. ib.

<sup>(4)</sup> The six Chakras and the Sahasrâra.

<sup>(5)</sup> That is the seven upper worlds—Bhûh, Bhuvak, Svak, Mahak, Janak, Tapak Satyam. See Introduction to my Edition of Mahânirvâna Tantra.

<sup>(6)</sup> Sarvvasya svîranât svâtmatayâ.

<sup>(7)</sup> Mahattvât cha mahastvât cha.

<sup>(8)</sup> Tadeva sarvajananât tasmât tu vyâhritirjanah.

<sup>(9)</sup> This word which is here untranslateable literally means heating, refining, and comes from the same root as does tapas or austerity, etc. (See Introduction to Mahânirvâna Tantra). It indicates here an intensive state of exertion towards spiritual development.

<sup>(10)</sup> Tat savitur varenyam bhargo devasya dhîmahi, dhiyo yo nah prachodayât. See Introduction to my Edition of Mahânirvâna where this Mantra is explained.

am because it is the Excellent One to whom service should be rendered, adoration offered, and prayer said. The text reads these three words as composed of eight letters (Akshara) and says that their Vyâhriti is Bhûh.

Bharga is so called because It destroys sin and is propitious to the devotee. Devasya implies that It has the luminous quality of light and is possessed of the power of giving rain and the like. Dhîmahi is derived from the root dhyai which means to think. Let us here remember that the Deva who can be seen by the celestial eyes of Nigama(1) and knowledge is golden (Hiranmaya) & ever in the sun, and His lustre knows no diminution. Ever should we think "what is subtle that I am" (yah sûkshmah so ham). Bhûvah is the vyâhriti of these second three letters.

Dhiyo(2) means Buddhi in the accusative plural. Yo is Yah, the masculine gender being here used for the neuter(3) for the sake of the metre. It therefore stands for Yat. This Yat is the incomparable energy (Tejas) which pervades all the Vedas. It destroys the sin of the devotee. Nah (us) is the genitive plural of Asmad. Prachodayát means "May it send us in the path of prayer" (Prârthanâ).(4) Svah is the Vyâhriti of the third set of eight letters (vv. 13-26).

This Mantra of ten words is thus divided into three sections of eight letters each; but it can also be divided into four sections of six letters each. The Mahâvishnu concludes by saying "May the excellent and Supreme Spirit (Bharga) of the Creative Lord (the Deva Savitâ) on whom we meditate ever guide and direct our minds."

He then proceeds to speak of the Shiras (head) of Gâyatrî. Āpah, Jyotih, Rasa are the energy (Tejas) of Soma and Agni. The universe is in the nature of these (Tadâtmakam). Nectar (Amrita) is so called because it is undestructible. By reason of His multiplicity or all pervadingness Brahman is so called. Brahman who is bliss itself (Ānandâtmaka) and Satya (truth)(5) and Jnâna (knowledge or consciousness) is Bhûh,

<sup>(1)</sup> A term for the Veda, and in the special sense Tantra.

<sup>(2)</sup> Dhîyah, which before Y becomes by the rule of Sandhi dhiyo.

<sup>(3)</sup> Yat as corresponding with Tat.

<sup>(4)</sup> Ordinarily it is said "in the path of dharmma, artha, kâma, moksha" (See Introduction to Mahânirvâna Tantra) but if prayer is made to God it must be for these for they include all man's aims.

<sup>(5)</sup> Sat is existence and truth (Satya) alone exists. Here the existence of the Brahman who is Sat, Chit, Ananda is meant.

Bhuvah, Svah. It has already been shown that "So' hang" "I am He is Ong. Thus it is that Ongkâra is the Shirah of Gâyatrî.(I) Thus concluding the exposition of the points (Lakshana) of Ongkâra the Mahâvishnu says that the faithful Sâdhaka who worships with desire(2) obtains the fulfilment thereof.

Then follows rules of ablution in Ongkâra Sâdhana. Vv. 40-42 deal with the Rishis, Devatâs, and metre of the Vyâhritis. In v. 46 Upâsanâ (worship) is stated to be of three kinds called after the heart, the body below the heart, and the body above it. The Vyâhritis must be brought into these places.(3) In v. 50 two and not three Sandhyâs are spoken of. V. 60 gives a Dhyâna of Târanî(4) (Gâyatrî) with four faces which are white, yellow, red and black; Her body being composed of the 24 letters of the Gâyatrî. V. 61 speaks of the worship of the Sun and His Shaktis. Mahavishnu concludes by saying "I have now spoken of the secret of the Vedas knowable only by very pure Yogîs. He who in his Japa, Homa, and Dhyâna(5) worships Ongkâra in this way is freed of all Karma and attains liberation."

## CHAPTER XXX

Commences with the Trishtubh Mantra which is a Devî; the Dhyâna of whom is given in v. 8 and the nine Shaktis in vv. 12, 13. In vv. 17-23 are to be found the names of the Shaktis of the letters of the Mantra. It is noted that the number of Japas prescribed for this Gâyatrî is twice that of any other Gâyatrî. The Mantra which is composed of 44 letters is divided into 8 sections which are identified with various things, the senses of knowledge, the senses of action, the five elements and so forth (vv. 32, 33). From these 44 letters issue 44 Vahni Devatâs, each of whom is attended by 5 Shaktis; each of whom is attended by five handmaidens; each of whom again is attended by millions upon millions of handmaidens.

<sup>(1)</sup> Ong always precedes the Gâyatrî. See the Vaidikasandhyâpaddhati.

<sup>(2)</sup> That is Sakâma Sâdhana or worship done to gain an object.

<sup>(3)</sup> This Upâsanâ done thirty times is called niruchchhvâsa prânâyama.
(4) She who saves for that is what the knowledge of the Gâyatrî mantra does.

<sup>5)</sup> See for these terms A. Avalon's Introduction to Mahanirvana Tantra.

In v. 46 the Nakshatras(I) are divided into three classes; human (Mânusha), demonic (Āsura) and celestial (Daiva).

From v. 54 to the end of the Chapter Mahavishnu speaks of the magical rites relating to Stambhana, Vashikarana, Ākarshana, Vidveshana, Vimohana, Mârana, Angahânikarana(2) and so forth; and the means to be taken to counteract these operations when done by others. It is noteworthy here and in many other places that the most diverse matters are placed together. This is also the case with many verses which seem hardly in their proper place, suggesting a doubt as to the accuracy of the order in which the copying has been done.

## CHAPTER XXXI

Deals with the Anushtubh Mantra of 32 letters which is a Deva; whose Dhyâna is given in v. 6 and the 32 Shaktis in vv. 10-12. Then follows ritual details. At v. 24 a Mantra of a 100 letters is mentioned which is formed by the junction of the Gâyatrî, Trishtubh, and Anushtubh Mantras. V. 26 et seq gives the Nyâsa and other rites in connection with this Mantra. At v. 55 is given what is rather rare, namely, a Dhyâna of Varuna the predominating colour which the meditation seeks to excite being white. Ritual details as regards His worship follow.

# CHAPTER XXXII

Commences with rules relating to the drawing of diagrams (Yantra). At v. 38 is a Dhyâna of Pârvatî. Then follows a number of Mantras: a Devî Mantra whereby a man can make a woman desire him (v. 33); a variant form of the Vashîkarana Mantra (vv. 42-45); the Annapradâyaka (v. 51); Annapûrnâ (v. 54). Vrihaspati (v. 60); the Shukra (v. 63) and Vyâsa (v. 65) Mantras. In the following verse the Dhyâna of Vyâsa is given; and v. 74 gives an exceptional Dhyâna of Ādyâ on horseback (Ashvârûdha).

<sup>(1)</sup> See p. 25, n. 5 ante.

<sup>(2)</sup> Paralyzing, bringing under control, attracting, causing dissension, bewildering, killing, limb destroying. Thus if Homa is done to Black Durgå in the manner described an enemy is killed and so forth.

# CHAPTERS XXXIV-XXXVI.

In the manuscripts upon which this Edition is based there are three Chapters after Chapter 33. In the Madras Edition however Chapter 33 is the last; and the contents of what here appear as Chapters 34-36 seem to be distributed amongst other portions of the book. As will appear later from my analysis of Chapter 33 it seems probable that the Ms. from which the Madras Edition is taken is in this respect the more correct. I therefore interpose the Summary of these three Chapters before dealing with Chapter 33.

Chapter 34 deals generally with the Lavana Mantra and Mârana, Vashîkarana and other magical rites.(1) V. 8 gives the Dhyâna of Bhadrakâlî (Auspicious Kâlî). Her body is like the "friend of air."(2) She has three eyes and wears a bright crown. She holds discus (Chakra), conch, sword, and spear and is the Destructress of many Daityas. Dhyânas are also given of Râtri (night), Agni and Durgâ with prayers to these Deities. In this Chapter there is also allusion to a Mantra from the Atharva Veda.

Chapter 35 gives the Prânapratishthâ Mantra used in the invocation of the Devatâ into the Yantra or worshipped diagram.

At v. 7 a Dhyâna of Prânashakti is given in which She is represented as of the colour of the rising sun with three eyes and large full rounded breasts(3) seated on a full blown lotus which is on a boat(4) in an ocean of blood (Raktâmbhodhi); holding a noose, a bow of sugarcane, a goad, five arrows (5) and Asrik-kapâla.(6) Her Dutîs or Shaktis are stated in v. 12.

Chapter 36 gives several Mantras including that of Vishnu as "The Charmer of the whole Universe" (Trailokyamohana). A remarkable meditation on Him is given in terms of sensuous splendour at vv. 35-47 and which is as follows:—

# MEDITATION ON VISHNU.

Think of a beautiful garden of Kalpa trees,(7) fragrant with the scent of flowers and musical with the humming of big

<sup>(1)</sup> V. ante p. 60, n. 2. It is noteworthy that in the Mârana and Vashîkarana rite offering (arghya) is made to the Devî in a silver wine cup.

<sup>2)</sup> Pavana-sakha: fire is so called.

<sup>3)</sup> Pînavakshoruhâdhyâ. (4) Pota.

<sup>(5)</sup> See A. & E. Avalon's "Hymns to the Goddess" p. 28, note 9.

<sup>(6)</sup> Blood and skull.

<sup>(7)</sup> A celestial tree which grants all Desires.

bees. Thereinmeditateupon Ramâpati(1), seated on Garuda(2) who is on a red lotus. The husband of Shrî(3) is the colour of a full blown red hibiscus flower and shines with the radiance of ten million rising suns. He is in the full flush of beauteous youth shedding the nectar of His sweet scented presence and lovely form. Kind is He to all. He holds a conch shell. bow, club (Mûshala), noose, discus (Chakra), sword, mace (Gadâ). His eyes are fixed in gaze upon the face of Shrî His spouse; who embraces him in the fullness of Her love(4). Shrî is of peerless beauty and like molten gold; joyous and decked with all jewels. She holds a lotus. Her eyes are like lotuses thirsty to drink the honey from His lotus mouth. Such is the thrill (romancha) of Her passion that it has covered Her body with pearly beads of sweat. In attendance upon them are all the Devas with their attendants, Daityas, Râkshasas(5), Gandharvas, Yakshas, Pannagas(6) and the foremost of sages (Muni). Encircling Vishnu and His spouse are their household women with heavy thighs, hips and breasts,(7) sweetly smiling. They look with ardent longing upon Him making obeisance with their soft folded hands. Pierced by the arrows of Ananga(8), they move voluptuously.(9) Their lips part but scarcely utter a sound for they are tremulous with passion. Their hair and clothes are in disorder. They are shameless with passion(10). Their whole body shakes. They breathe heavily. All steadiness is stolen from them. They are about to fall, rent as they are by the terrrible arrows of Manmatha.(11) But yet they do not fall being strengthened and raised by the beauteous glance of Vishnu. Forming lotuses as it were with their hands(12) they go towards Him and worship His two feet and with the murmur of hardly uttered words and with eyes, wet with

(2) The bird-king who is his vehicle (vâhana).

(3) Lakshmi.

(4) Madotkata: lit. She is in the extreme entrancement of passion.

(5) Demonic beings.

(7) Spashta-kaksha-jaghanastana-bhara.

(9) Hâva-bhâva. See ante p. 40 n.9.

(10) Madanavigatalajjaik.

<sup>(1)</sup> The husband of Ramâ or Shrî or Lakshmî; that is Vishnu.

<sup>(6)</sup> Various kinds of lesser divinities (Devayoni). See Mahânirvâna Tantra, pp. 1 & 2 Notes.

<sup>(8) &</sup>quot;The Bodiless One" a title of Kâma God of sexual desire.

<sup>(11)</sup> A title of Kâma as he who agitates the mind, See ante, p. 39, n1 and Ward's Hindoos, II, 177, 178.

<sup>(12)</sup> The hands are put together, with the palms upward and curved like the hollow of a flower.

tears of joy, say to Him "Supreme Lord and Husband, be our Refuge."(1)

This meditation is of a typical Vaishnava quality. It is based on the idea which is expressed in the words said by the Vaishnava Gurus or Gossains to their disciples. "I am Shyâma (Krishna), you are Râdhâ."

In His manifestation as Râdhâ He is both the fount of Emotion (Rasa) and Emotion itself which includes the sexual sensation (Shringara) and the higher love (Madhura) which in the more spiritually evolved marriage is associated with it. The worshipper rises above the unconscious animal life and the evil consciousness so often accompanying this upward movement in which the passions are regarded as things only of and for the limited self.(2) The gratification of sense in serving self alone is a "sowing to the flesh". He therefore identifies himself with Râdhâ and thus places himself under the direction of Her Lord with whom She is one and who as the Antaryâmin or indwelling Spirit guides and controls the body and its senses. Thus gross desire is purified by its direction towards that abode of Vishnu wherein He as Gopâla plays and becomes as it were the vehicle on which subtle aspiration is made to rest. This inner sentiment has been sometimes exteriorised in accordance with the principle of Hindu worship whereby thought being translated into action is, by an established psychological law, reinforced by it. This is exampled by the Sakhibhava of the Vaishnava and certain ritual details in the Rahasyapûjâ of the Shakta. A radical analysis of these theories and rites will. I believe, disclose a common ground and object, namely the control and spiritualization of those passions which if left to themselves become so formidable impediments of spiritual progress. There are of course differences in the methods and devotional concepts:—Thus Vaishnava worship being of a dualistic trend retains the ideal distinctions of sex and person. In Shakti worship the aim is more directly monistic and accordingly the Sâdhaka regards himself as the Devî whom he worships and not as the spouse of the Devatâ even though according to the true inner doctrine governing both modes of adoration the ultimate object of it is one and the same.

<sup>(1)</sup> Bhava parameshvara pati sharanang nah.

<sup>(2)</sup> These are the states of what other Tantras call that of the Pashu; thus to take an example the Kulârnava Tantra calls "drinking as one pleases" pashupâna or the drinking of a Pashu or beast. The Vaishnava view is well given in "The Soul of India" by Bipin Chandra Pal to which I refer.

his utilization of passion the Hindu has had the sense to know that we must do our market with and according to the funds in our purse. I wish also to add that if the Hindu described that passion in what to the prudish may seem "immodest" detail it was because he found nothing to be ashamed or afraid of in this natural state or function in itself but in its abuse which his Scriptures like any other forbid.(1)

The western initiate however in these matters may say that these observations do not exhaust the subject and do not touch upon those other principles which have been asserted according to which sexual relations or interactions are typal of relations universally existent as well as of all action absolutely; the process of redemption (to use western parlance) moreover being according to this view the assimilation of the earthly to the heavenly planes, all physical, psychic and spiritual life being varying forms and degrees of intensity in the one universal stream of radiant Energy. Criticism however of these views or a further developement of the subject either from the Western or Indian stand-point would carry me beyond the scope of my present purpose.

The Chapter continues with an enunciation of the offerings which should be given and the rules relating to worship. The worshipper of this Mantra, it is said, acquires wealth, and freedom from the oppression of his enemies and in the end attains to the abode of Vishnu.

After the disjointed fashion of several other parts of the work, at v. 64 the magical rites of Stambhana, Mârana and Uchchâtana are again referred to though they seem to have no connection with the other subjects of this Chapter.

# CHAPTER XXXIII

Begins with some verses as to the causes of childlessness which are put down to want of faith, worship, charity,

<sup>(1)</sup> These observations are merely here made because to some this kind of devotion is objectionable. Where (as is the general case) it is not understood the dislike of the general Anglo-Saxon temperament is due not to grounds of general validity but to special reasons largely peculiar to the race and its circumstances. According to orthodox interpretation it is "the Church's love unto Christ" which is symbolised in the highly sensuous imagery of the "Song of Solomon"; and abundant material, of the same kind, may be found in the Catholic mystics, to which the same kind of criticism has been applied.

decrying (Nindaka) one's wife and so forth: and vv. 8-21 deal with the rites to be performed to cure this defect. Then follows an enunciation of the proper characteristics of a Guru (vv. 22-33) and of a disciple (vv. 34-41). If the disciple has the defects which are mentioned in vv. 42-48 he should be rejected; and if a Guru receives such a person as his disciple then the fault (Dosha) of the latter affects the Guru just as that of the minister affects the King, and the sins of a wife affect her husband. If through either cupidity or affection a Guru initiates such a faulty disciple then the curse of the Devatâ falls upon both (vv. 49-51).

Mahâvishnu then speaks of the devotion which a disciple should exhibit towards his Guru or spiritual director and which is to be like that which should be shown to mother and father, to Vishnu and Shiva (vv. 51-52). One should not cross anything belonging to, or connected with, the Guru, not even his shadow; nor should there be association with his enemy. Great reverence and self restraint should be shown whilst in his house. Therein there should be no anger and quarrelling, lust, loud talk, lies, sloth and idle disputation; nor any easing of nature, sexual intercourse, spitting, vomiting; or traffic by way of buying, selling, or lending (vv. 53-55). The Guru's command should not be disobeyed. What he orders, that the disciple should do at once and unhesitatingly and without attempting to discuss whether it is right or wrong.(1) In short the disciple should by action, mind, and speech worship his Guru with a guileless and faithful heart.

At v. 59 it is said that one should never do anything which offends others, however much we may desire it even in so small a matter as dress.

At v. 62 Mâhavishnu addressing Brahmâ says "Oh Lotus-born One, in this Tantra(2) I have shown thee the Prapancha(3) in its five fold aspect."

This Chapter and probably the work(4) concludes with the following invocation.

<sup>(1)</sup> Ishtangvanishtam adishtang guruna yattu gurvvapi.

Tvarayâ parayâ kuryyâd-buddhyâ samyagajihmayâ (V. 53).

This appears to solve in an extreme sense a point raised by St. Alphonsus Liguori as to the duties of a penitent towards his spiritual director but possibly as in the case of all general rules there may be some exception here.

<sup>(2)</sup> Tantre'smin. See p. 4 ante.

<sup>(3)</sup> V. ante p. 1.

<sup>(4)</sup> V. ante p. 61.

Obeisance to Him
Who is Energy and Light(1) itself
In Whom are the products of Prakriti(2)
Sun, Moon and Fire(3)
Which have sprung from the Târa and other Vîjas(4)
And which have their motion and increase
In Him.

CALCUTTA;

The 26th January 1914.

ARTHUR AVALON.

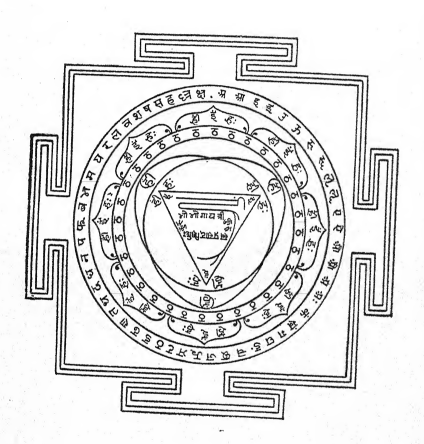
<sup>(1)</sup> Tejas.

<sup>(2)</sup> Lit. the Vikritis of Prakriti. See p. 7 ante.

<sup>(3)</sup> Not merely the luminaries and element so named but that also for which they stand as symbols.

<sup>(4)</sup> That is from Ong and other "Seed-mantras."

# श्रीश्रीप्रपञ्चसारतन्त्रम्।



# श्रीश्रीप्रपञ्चसारतन्त्रम्।

पूज्यपादश्रीभगवच्छङ्कराचार्थप्रणीतम्।

## श्री श्रार्था र एवं तने न प्रवित्तं पर्य्यविचितञ्च।

श्रीतारानाथविद्यारतेन सम्पादितम्।

कलिकातानगर्थीं

संस्कृतयन्त्रे

श्रीउपेन्द्रनाथचक्रवर्त्तिना सुद्रितम्।

लग्डनराजधान्यां लुज्याक् एग्ड की कर्त्तृकीण प्रकाशितम्।

किलातानगर्थां ३० नं, कर्णश्रीयालिसष्ट्रीटस्थसंस्कृतप्रेस-डिपजिटरीभवने प्राप्तव्यम्।

खः १८१४।

Printed and Published by Upendra Natha Chakravarti,
AT THE SANSKRIT PRESS.

No 5, Nandakumar Chaudhury's 2nd Lane, Calcutta.

1913.

### श्रीप्रपञ्चसारतन्त्रम्।

श्रीश्रीगुरवे नमः।

प्रथमः पटलः ।

श्रवचटतपयाद्यैः सप्तिभिवेषवर्गै
व्चिरिचतमुखबाहापादमध्याख्यहृत्वा।

सवनजगदधीया याखती विष्वयोनि
व्चितरतु परिग्रिष्ठं चेतसः यारदा वः॥१॥

श्रयामवन् ब्रह्महरीखराख्याः पुरा प्रधानात् प्रलयावसाने।

गुणप्रभिन्ना जगतोऽस्य सृष्टिस्थितिचयस्पष्टनिविष्टचेष्टाः॥२॥

स्वनिष्यत्तिच क्रत्यच्च ते विचिन्त्य न चाविदन् (१)।

वक्तारमजमव्यक्तमरूपं (२) मायिनं विभुम्॥३॥

मूर्त्यामासेन दुग्धाब्यौ भष्यश्वसमाकुले।

मरुत्यांभासेन दुग्धाब्यौ भष्यश्वसमाकुले।

मरुत्यांभासेन दुग्धाब्यौ भष्यश्वसमाकुले।

प्र्णचन्द्रकरामर्थप्रशान्तिशिर्यारोदये।

पूर्णचन्द्रकरामर्थप्रतिचुत्यजलायये॥५॥

श्रनन्तभोगविमले प्रणायुतविराजिते।

शायिनं श्राष्ट्रिणं प्रवैग्रीरिपद्मभुवस्तदा॥६॥

<sup>(</sup>१) "न चाबिदन्" इत्यत्र "समाविदन्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "अद्धपम्" इत्यत्र "अनूपम्" इति पाठान्तरम्।

तुष्ट्वर्ह्वष्टमनसो विष्टरयवसं विसुम्। सुतिभि: सुतिभि: प्रीत: खमूत्तिं स व्यद्भेयत्॥ ७॥ नीलोत्यलदलप्रख्यां नीलक्षचितसूर्वजाम्। त्रष्टमीचन्द्रविस्वाभललाटामायतस्वम् ॥ ८ ॥ रत्तारविन्दनयनासुवसीमरुणाधराम्। मन्दिसाताधरमुखीं लसन्मकरकुण्डलाम् ॥ ८ ॥ कस्वुगीवां पृथ्दं रसविसरङ्गमण्डलाम्। श्रनन्तरत्रप्रयुप्तवलयाङ्गदमुद्रिकाम्॥ १०॥ हारतारावनीराजत्पृष्यूरोव्योममण्डनाम्। कौ सुभो द्वासितोपान्तां (१) श्रीवत्सयुतिदीपिताम् ॥ ११ ॥ लसदौदरिकाबन्धभाखरां संवतोदरीम्। गभीरनाभिं विपुलजघनां पीतवाससम्॥ १२॥ पृष्ठत्तोत्तमापूर्णजानुमग्डलवन्धुराम्। वृत्तजङ्वां गूढ्गुल्फां प्रपदाजितकच्छपाम् ॥ १३ ॥ तनुदीर्घाङ्ग्लिं भाखनखराजिविराजिताम्। चक्रस्वस्तिकशङ्काञ्चजाङ्कितपदद्वयाम् ॥ १४ ॥ तां दृष्टा तरलालानो विध्यधोऽचजशङ्कराः। यतिष्ठवितिकर्तव्यमूढ़ास्तवाववीदजः ॥ १५ ॥ स्वामिन् प्रसीद विष्वेश की वयं केन भाविता:। किं मूलाः किं क्रियाः सर्व्यमसभ्यं वत्तुमर्हिस ॥ १६ ॥ इति पृष्टं परंज्योतिस्वाच प्रमिताचरम्। यूयमचरसभूताः सृष्टिस्थित्यन्तहेतवः ॥ १० ॥ तैरेव विक्ततिं यातास्तेषु वो जायते लयः। इति तस्य वचः शुला तमप्रच्छत्यरोजभूः॥ १८॥

<sup>(</sup>१) "कौसुभोड्रासितोरस्काम्" इति पाठान्तरम्।

अचरं नाम किं नाथ कुतो जातं किमात्मकम्। इति पृष्टो हरिस्तेन सरीजोदरयोनिना ॥ १८ ॥ मुलार्णमणीविक्ततीर्विकतिर्विकतीरिय। तस्मिनानि मन्त्राणि प्रयोगांश पृथ्यिधान ॥ २०॥ वैदिकांस्तान्त्रिकांश्वापि सर्व्वानित्यसुवाच ह। प्रक्ततिः पुरुषस्वैव नित्यौ कालस सत्तम ॥ २१ ॥ यणोरणीयसी स्थूलात् स्थूला व्याप्तचराचरा। त्रादित्येन्द्दिनतेजोमद्यद्यत्तत्तसयी विसुः॥ २२॥ न खेतरक्षपीतादिवणैनिर्धार्य चोचते। न गुणेषु न भूतेषु विश्वेषेण व्यवस्थिता ॥ २३ ॥ श्रन्तरान्तर्वहिश्वेव देहिनां देहपूरणी। खसंवेदाखरूपा सा दृश्या देशिकदर्शितै: ॥ २४ ॥ ययाकाशस्तमो वापि लब्धया नोपलभ्यते। पुंनपुंसकयो सुल्याप्यङ्गनासु विशिष्यते ॥ २५ ॥ प्रधानमिति यामाचुर्याः शक्तिरिति कथ्यते। या युषानिप मां नित्यमवष्टभ्यातिवर्तते॥ २६॥ साइं यूयं तथैवान्यद्यदेदां तत्तु सा स्मृता। प्रलये व्याप्यते तस्यां चराचरिमदं जगत्॥ २०॥ सैव स्तां वेत्ति परमा तस्या नान्योऽस्ति वेदिता। सा तु कालात्मना सम्यक् सयैव ज्ञायते सदा॥ २८॥ लवादिप्रलयान्तोऽयं काल: प्रस्त्यते ह्याज । निनीपत्रसंहत्यां सूच्यासूचिभिमेदने ॥ २८ ॥ दले दले तुय: काल: स कालो लववाचक: । नवेस्तुटिः स्याम्निंगन्निः वानान्तावमुटिं विदुः॥ ३०॥ काष्टा तावत् काला ज्ञेया तावत् काष्टा निमेषकः। सोऽङ्गु बिस्फोटतुच्यः स्थान्याताष्टाभिसु तैः स्मृता ॥ ३१ ॥

कालीन यावता स्त्रीयो हस्तः स्वं जानुमण्डलम्। पर्यंति मात्रा सा तुल्या खयैक खासमात्रया ॥ ३२ ॥ षद्युत्तरैलु विश्रतैनिश्वासैर्नाड़िका सृता। दिनाड़िको मुद्धते: स्यात्रिंगद्भिस्तैरहर्निग्रम्॥ २३॥ तिंगद्विरप्यहोरातेर्मासो द्वादगिमस् तै:। सम्बलरो मानुषोऽयमहोराचं दिवीकसः ॥ ३४ ॥ तथा दिव्यैरहोराचेस्त्रियतैः षष्टिसंयुतैः। दिव्यः सम्बल्परो च्रेयो दिव्यैः सम्बल्परैस् तैः ॥ ३५ ॥ भवेद्वादशसाहस्रेभित्रेरेकं चतुर्युगम्। तै: सहस्रै: शतानन्द तवैवां दिनिस्थिते ॥ ३६ ॥ तावती तव रात्रिय कथिता कालवेटिभिः। तयाविधैरहोरावैस्तिंगद्भिर्मासमृच्छिति॥ ३०॥ तथाविधेद्दीदश्रभिमीसैरव्दं तव सातम्। तथाविधानामब्दानां ग्रतं त्वमपि जीवसि ॥ ३८ ॥ लदायुर्मम निष्वास: कालेनैवं प्रचीदाते। स जानाति विपाकांय तस्यां सम्यग्यवस्थितान् ॥ ३८ ॥ सोऽन्वीच्य लाह्यामायुः परिपानं प्रदास्यति। प्रकृतिय काचित् कालो विकृतिं प्रतिपादयेत्॥ ४०॥ सा तत्त्वसंज्ञा (१) चिन्मात्रा ज्योतिषः सन्निधेस्तदा । विचिकीर्षुर्घनीसूता (२) क्वचिदस्येति विन्दुताम् ॥ ४१ ॥ कालेन भिद्यमानस्तु स विन्दुभैवति विधा। खूनस्त्रापरलेन तस्य चैविध्यमिष्यते। स विन्दुनादवीजलभेदेन च निगदाते॥ ४२॥

<sup>(</sup>१) "सा तत्त्वमंत्रा" द्रत्यल "सातत्वमंत्रा" द्रति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>१) "वनीमृता" इत्यत "वनीमृय" इति पाठान्तरम्।

विन्दोस्तसाद्भियमानाद्रवोऽव्यक्तामको भवेत्। स रव: श्रुतिसम्पन्नै: शब्दब्रह्मोति कथाते ॥ ४३ ॥ ग्रव्यतादन्तरुदितिविभेदगहनासमात्। महनाम भवेत्तत्वं महतोऽहङ्गतिस्तथा ॥ ४४॥ भृतादिकवैकारिकतैजसभेदक्रमादसङ्कारात्। कालप्रेरितया गुणदोषयुजा मन्दस्रष्टिरय मन्न्या ॥ ४५ ॥ ग्रव्हाद्योम सर्ग्रतस्तेन वायुस्ताभ्यां रूपादक्तिरेते रसाच। अक्षांस्रेतेर्गस्तोसूर्धराचा सूताः पच स्युर्गुणोनाः क्रमण ॥ ४६॥ समिप सुविरिच इमीरणः स्थाचलनपरः परिपाकवान् क्रमानुः ! जलमपि रसवद्घनाधरा तेऽसितशितिपाटलश्चयीतभासः॥ ४०॥ वृत्तं व्योक्तो विन्दुषट्कान्वितं तद्दायोरकः खस्तिकोदान्तिकोणम्। षञीपेतार्हेन्दुमहिस्बमाप्यं स्थाइजोद्यचातुरस्रं धराया:॥ ৪८॥ निवृत्तिसंज्ञा च तथा प्रतिष्ठा विद्याह्यया ग्रान्ति सगान्यतीते। खः शक्तयः पञ्च घरादिभूतप्रोत्याः क्रमानादकलादिभूताः॥ ४८॥ पुटयोरुभयोश दण्डमंस्था पृथिवी तीयमधः क्षशानुरूईम्। पवनस्वय पार्श्वगीऽय मध्ये गगनं भूतगतिस्तनू इवियम्॥ ५०॥ व्योक्ति मरदत दहनस्ततापस्तासु संस्थिता पृथ्वी। सचराचरासकानि तानि तस्यां जातानि सर्वभूतानि ॥ ५१॥ योवतगित्रित्वाघाणात्यपि चेन्द्रियाणि बुद्धे: स्यः। वाक्पाणिपादपायूपस्थानि च कमीसंज्ञकानि तथा ॥ ५२॥ वचनादाने सगती सविसर्गानन्दकी च संप्रोक्ताः। वागाद्यर्थीः समनो वृद्धिरहङ्कारश्चित्तमपि करणम् ॥ ५३॥ भूतेन्द्रियेन्द्रियावर्थेनहिष्टस्तत्त्वपञ्चविंग्रतिकः। व्यानन्दकेश्व तैरपि तत्तवत्तुर्विंग्रतिस्त्या प्रोक्ता ॥ ५४ ॥ करणोपेतरेतेस्तत्वान्युक्तानि रहितवचनादौ:। भूतानीन्द्रियद्यकं समनः प्रोत्तो विकारघोड्यकः ॥ ५५॥

श्रव्यक्तमच्दचङ्कातितसाताणि प्रक्रतयः स्प्रष्टी च। तन्याबाहङ्काराः समहान्तः प्रक्रतिविक्ततयः सप्त ॥ ५६ ॥ सत्तं रजस्तम इति संप्रोताश त्रयो गुणास्तस्याः। तत्साबन्धात् विक्ततेर्भेदितितयैस्ततं जगत् सकलम् ॥ ५० ॥ देवाञ्च श्रुतयः खराः समस्तो लोकाः सर्वेष्वानराः कालाः श्रातायुतिवर्गसहितास्तिस्रस्तया इत्तयः। नाड्योऽन्यच जगचये विनियतं यदस् सम्बध्य त-दिखेषां खितये चरन्यविरतं सूर्येन्द्रवैश्वानराः ॥ ५८ ॥ एष सर्गः ससुत्पन इत्यं विष्वं प्रतीयते। विखपतीती हि यत: प्रपञ्चस्ववगस्यते॥ ५८॥ गब्दब्रह्मेति यत् प्रीतां तद्हेगः प्रवर्त्वते। अत:परमवाचं हि खसंवेदाखरूपत: ॥ ६० ॥ शब्दब्रह्मीति शब्दावगम्यमधं विदुर्वेधाः। खतीऽर्धानवबीधलात् प्रोक्तो नैतादृशी रवः ॥ ६१ ॥ स तु सर्वेच संस्थृतो जाते भूताकरे पुन:। श्राविभविति देईषु प्राणिनामर्थविस्तृतः ॥ ६२ ॥ प्रक्तती कालनुत्रायां गुणान्त:करणात्मनि। देचयतुर्विधो चेयो जन्तोरुत्यत्तिभेदतः ॥ ६३॥ भौद्भिनः स्वेदनोऽग्डोत्यश्वतुर्थसु जरायुजः। उद्भिद्य भूमिं निर्भक्कत्वीद्भिदः स्थावरसु सः॥ ६४॥ निर्दिष्टः स्नन्दविटपपत्रपुष्पफलादिभिः। पचमूतात्मकः सर्वः च्यामधिष्ठाय जायते ॥ ६५ ॥ भूवारितेजः पवननभसां समवायतः। खेदजः खिद्यमानाभ्यो भूरम्यद्भाः प्रजायते ॥ ६६ ॥ यूकमल् एकीटा एवियाचाः चणभङ्गराः। अण्डजो वर्त्तुं नीमूताच्छ्त्रयोणितसंपुटात्॥ ६०॥

कालेन भिन्नात् पूर्णीत्मा निर्मेच्छन् प्रक्रमिष्यति। श्रहिगोधावयोभेकशिशुमारादिकश्च सः ॥ ६८॥ जरायुजय गाम्यातः क्रियातः स्तिसभावः। स जायते चतुर्विंशतत्त्वसंयुक्तदेहवान् ॥ ६८ ॥ खखानतश्राताच्छकादिन्द्रमादाय मार्तः। गर्भागयं प्रविश्वति यदा तुल्यं तदाऽपरः ॥ ७० ॥ श्रात्तवात् परमं वीजमादायास्याश्र मूलतः। यदा गर्भाभयं नेष्यत्य सिम्ययेकारत्॥ ७१॥ मायीयं नाम योषीत्यं पीरुषं कामीकं मलम्। श्राणवं नाम सम्प्रोत्तं मीलितं तन्मलद्दयम्॥ ७२ ॥ सूच्मरूपाणि तत्वानि चतुर्विशं मलइये। तत युत्तिं ब्रजन्याश ततस्तद्वर्भमारतः ॥ ७३ ॥ संचीभ्य सम्बद्धेयति तनालं शोणिताधिकम्। स्ती स्याच्छ्काधिकं ना स्थात् समवदं नपुंसकम्॥ ७४॥ खगतैर्भरदग्चिद्धः खिद्यते काप्यते च तत्। मित्रीभृतं तदक्केव मातुरङ्गष्ठसिक्मतम्॥ ७५॥ त्रायामि बहुदाकारं परेऽहनि विज्ञाते। पचेण चतुरस्रं स्थानातुर्भुत्तरसानवत् ॥ ७६ ॥ मिलितादपि तसातु पृथगेव मलइयात्। किहोभूतं इयं पूर्वं वीजयुग्मं समुत्रयेत्॥ ७७॥ जर्द्वन्तु मरुता नुना तस्मादपि मलदयात्। उभयात्मिकाधोवत्ता नाड़ी दीर्घा भवेदनु: ॥ ७८॥ श्रवाञ्च की सा तस्याय भवेत् पच दये दयम्। नाड्योस्तसन्तिवडाः स्यः सप्तान्या नाड्नि मताः ॥ ७८ ॥ तव या प्रथमा नाड़ी सा सुषु स्नेति कथ्यते। या वामेड़ेति सा जेया दिचणा पिङ्गला स्मृता ॥ ८० ॥

या वामसुष्कसम्बद्धा सा श्लिष्यन्ती सुषुम्नया। दिचणं जतुमाश्रित्य धनुर्व्वका दृदि स्थिता॥ ८१॥ वामांसजवुन्तरगा दिचणां नासिकाभियात्। तथा दिचणसुष्कोत्या नासाया वामरन्ध्रगा ॥ ८२ ॥ अन्या धमन्यो याः प्रोक्ता गान्धारी इस्तिजिह्निका। सपुषाऽलस्वषा चैव यशस्त्रन्यपि शक्तिनी ॥ ८३ ॥ क्रहरिति च विद्वद्भिः प्रधाना व्यापिकास्तनी। काचित्राड़ी वहिर्द्धका या मातुईदि बध्यते॥ ८४॥ यया स प्रष्टिमाञ्जीति कीदार इव क्रान्यया। मातुराहाररसजैर्धातुभि: पुष्यते क्रमात्॥ ८५॥ क्रमहुदी परं ज्योति: कला चेत्रज्ञतामियात्। सचिवज्ञं मलं तत्त् सन्भृतं सगुणं पुनः ॥ ८६ ॥ सदोषं दृष्यसम्पत्रं जन्तुरित्यभिधीयते। फलको ग्रहयं तत्तु व्यक्तं पंसी न तु स्त्रिया: ॥ ८० ॥ नपुंसकस्य किञ्चित्त व्यक्तिरत्रोपलच्यते। मध्यस्यायाः सुषुन्नायाः पर्व्वपञ्चनसम्भवाः ॥ ८८ ॥ शाखोपशाखतां प्राप्ताः शिरानचत्रयात् परम। श्रद्धेलचिमिति प्राहुः ग्रारीरार्थेविग्रारदाः॥ ८८॥ तद्भेदां वज्जनाहुस्ताभिः सर्वाभिरेव च। व्याप्नोति सर्वतो वायुर्येन देहः प्रवर्त्वते ॥ ८० ॥ देहेऽपि मूलाधारे तु समुदेति समीरणः। नाड़ीभ्यामस्तमभ्येति घाणतो विषड्वृते ॥ ८१ ॥ यहोराचमिनेन्दुभ्यामूङ्घीधीवृत्तिरिष्यते। वामदिचणनाड़ीभ्यां स्यादुदग्दिचणायनम् ॥ ८२ ॥ श्रवापि चेतनां धातोरागतिं बहुधा विदुः। रेतः शोषितजं प्राइरेकेऽन्ये मातुराद्वतात् ॥ ८३॥

श्राहाराट्सजं प्राहः केचित कसीफलं विदः। केचिटस्य परं धास्त्रो व्याप्तिसेव प्रचचते ॥ ८४ ॥ कश्चित कभीप्रकारचः पितृर्देश्वात्मनाऽसकत्। सम्बध्य मयनोद्रेकविलीनाच्छ्क्रधातुतः ॥ ८५ ॥ तत्परं धाम सीजस्कं संक्रान्तं मारुतेन त। ब्रते रक्तव्यतिकताद्दीपाद्दीपान्तरं यथा॥ ८६॥ कश्चित्त भौतिकव्याप्ते जन्मकाले वपुष्यय। कुति सदेत्य जीवात्मा निष्पन इति शंसति ॥ ८०॥ बहुना किं परं पंसः सान्निध्यात्रविज्भिता। प्रकृतिगुणिभना सा विदीषात्मा महीयसी ॥ ८८॥ पञ्चभूतमयी सप्तधातुभिन्ना च भौतिकै:। पञ्चभिष गुणैर्युक्ता पञ्चन्द्रियविचारिणी ॥ ८८ ॥ पञ्चेन्द्रियानुगा भूयः पञ्चबुह्मिभाविनी। पञ्चकार्सोन्द्रियगता पञ्चलादाप्रवर्त्तते ॥ १०० ॥ परेण ध्यना समनुप्रवडा मनस्तदा सा तु महाप्रभावा। यदा तु सङ्कल्पविकल्पक्तत्या यदा पुनर्निश्चनुते तदा सा ॥ १०१ ॥ स्याइडिसंजा च यदा प्रवेति ज्ञातारमात्मानमहङ्कातिः स्यात्। तदा यदा सा त्वभिनीयतेऽन्तसित्तञ्च निर्दारितमर्थमेषा ॥ १०२ ॥ यदा खयं व्यञ्जयितं यतेत महीयसी सा करणै: क्रमेण। तदा तु विन्दुस्पुटनोद्भवस्य रवस्य सम्यक् प्रविलिभातं(१) स्यात् ॥१०३॥

इति श्रीप्रपञ्चसारे प्रथमः पटलः।

<sup>(</sup>१) "प्रविविधाम्" दत्यत्न "प्रविजृस्थितम्" दति प्राठान्तरम्।

#### द्वितीयः पटलः।

----

श्रय व्यवस्थिते लेवं मासात् पचाहिनादपि। मुह्नतीवाडिकायाय चणादिप च बर्दते॥१॥ जन्तुः षडङ्गी पूर्व्वं स्थाच्छिरः पादी करावपि। श्रन्तराधिस्ति पुन: षड्ङ्रेषु प्रवर्त्तते ॥ २॥ श्रचिनासास्यकर्णेभ्रूकपोलचिवुकादिकम्। प्रकोष्ठकूर्परांसाद्यं कट्यूक्प्रपदादिकम् ॥ ३॥ उर: कुचिस्तनादाञ्च तत: सर्व्वाङ्गवान् विभु:। कालेन जन्तुर्भवति दोषास्वनुगुणा यदि ॥ ४ ॥ प्रस्तिसमये सोध्य जननीं क्षेत्रयन् सुदुः ! संद्रतास्य: (१) सुषुम्नास्थोऽवाष्ट्रकोऽनिलचोदित: ॥ ५ ॥ तस्यां यहः एयां यक्षति मग्नवक्षाचिनासिकः। पुरा कतानां पापानामयुतं संस्मरन् मुद्धः ॥ ६ ॥ तस्याः कायाग्निना दग्धः लेदैः लिन्नाङ्गवस्थनः । पूल्यद्वारपरीतः तत्पायुद्वारगोचरः॥ ७॥ तदा प्रचुभितै: स्वीयवायुभिदेशधा गतै:। सम्पिण्डितशरीरस्त मोचमेव किलेच्छिति॥ ८॥ प्राणाचा वायवस्तस्मिन् पूर्वमेव कतासदा:। परस्परमपान्य प्राण्य प्रतिबध्यते ॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) "संदतासः" इत्यत "संदत्तासः" इति पाठान्तरम्।

प्रयात्यू हैं यदा प्राणस्तदापानी नयत्यधः। यदा समानः कायाग्निं संधुचयति पाचितुम्॥ १०॥ तदा तत्पाकयुक्तन्तु रसमादाय धावति । व्यानी जन्तीसु तं देहमापादतलमस्तकम्॥ ११॥ उदानः प्राणसहगो निमेषोन्मेषकारकः। उद्गारकारको नाग उन्मीलयति कुर्मकः॥ १२॥ ज्ञुल्त् क्रवरको देवदत्तो ज्ञायकमाकत्। धनज्जयाख्यो देहेऽस्मिन् कुर्याद्वहविधान् रवान् ॥ १३॥ स च लीकिकवायुत्वासृतञ्च न विसुञ्चति । इलामी मारुताः प्रोत्ता दश देचादिगामिनः ॥ १४॥ वज्ञयस दमान्ये स्युस्तेषां सप्त तु धातुगाः। त्रयस्तिदीषगाः प्रोत्ताः खेदलेदान्त्रगाय ते ॥ १५ ॥ लगस्यांसमेदोऽस्थिमजाशुकाणि धातवः। ते दूषाः कप्रियत्तेन दोषास्तवेरको मक्त्॥ १६॥ समवायी स विश्वाला विश्वगी विश्वन मैं कत्। सदोषो वा स दूषा वा क्रियात: संप्रधार्थिते ॥ १० ॥ बुभुचा च पिपासा च शोकमोही जरास्ती। षडूभीयः प्राणवृडिदेहधमीषु संस्थिताः ॥ १८॥ मजास्थिसायवः शुकाद्रतात्वद्मासशीणितम्। दति षाट्कौशिकं नाम देहे भवति देहिनाम्॥ १८॥ रसादितः क्रमात् पाकः शुक्रान्तेषु तु धातुषु । ग्रक्रपाकात् खयं भिद्येदोजो नामाष्टमी दशा॥ २०॥ चित्रज्ञस्य तदोजसु केवलाश्रयमिष्यते। यथा सेहः प्रदीपस्य यथास्त्रमग्रनिलिषः ॥ २१ ॥ बहुदारेण कुमोन संव्रतस्य हविभुजः। यथा तेज: प्रसरति समीपालीक शिक्तमत् ॥ २२ ॥

तथा देहाहतस्यापि चेत्रज्ञस्य महालिषः। इन्द्रियै: सम्पवर्त्तन्ते खं खमर्थयहं प्रति ॥ २३ ॥ नभः योतेऽनिलयर्भेखानियच्चथयोदनम्। जिह्वायामविनिर्घाण दत्यमर्थप्रवर्त्तनम् ॥ २४ ॥ यदा पित्तं मस्त्रुतं विनीनं प्रविनापयेत्। धातंस्तदा क्रमाद्रक्तं लसीकां द्रावयेत् चणात् ॥ २५ ॥ द्रता सा तु लसीकाह्वा रोमकूपैः प्रवर्त्तते। विहः सर्व्वत कणगस्तदा खेदः प्रतीयते ॥ २६ ॥ यदा कफी मक्तित्तन्त्री जीनः प्रवर्तते। जहीं दुतोदृतं बाष्यं प्रसेकश्च प्रवक्तेयेत्॥ २०॥ कफाब्मिकासु विक्तती: कर्णशब्कुलिपूरिका:। गग्डमानादिकान् वापि कुर्याज्ञन्तोसु कर्मजान्॥ २८॥ यहणी नाम सा पात्री प्रस्ताञ्जनिसंत्रिभा। श्रिष्टाः प्रधानाग्निः सममानेन नुदाते ॥ २८ ॥ तस्याधस्ताचिकोणाभं च्योतिराधारमुत्तमम्। विद्यते स्थानमेति ि मूलाधारं विदुर्वधाः ॥ ३०॥ श्रयाद्वतं षड्मं वायाद्वारं कार्डमार्गगम। क्षेषाणानुगतं तस्य प्रभावानाधुरीभवेत् ॥ ३१ ॥ तत्र खाइम्बलवण्तिकोषण्कषायकाः। षड्माः कथिता भूतविक्तत्या द्रव्यमात्रिताः ॥ ३२॥ तथैवामाभयगतं पश्चात्मित्ताग्रयं व्रजीत्। तदा तस्यानुगमनात् (१) कट्कत्वं प्रपदाते ॥ ३३ ॥ ततान्तान्तरसंश्चिष्टं पचाते पित्तवारिणा। पचमानाद्रसं भिन्नं वायूरतादिकं नयेत्॥ ३४॥

<sup>(</sup>१) के कटुकम्" दत्यल "कटुतिक्तम्" दति पाठान्तरम्।

तच विष्टमस्यिमं ग्रह्णां चिनुतेऽनिलः। तचीयमानं विसाम ग्रहणीं पूर्येनाडुः ॥ ३५॥ सा तया शक्तता पूर्णी विकता प्रतिसञ्चति। पुरीषं पायुमार्गेण तत्पानेऽच्छान्भसस्ततः ॥ ३६ ॥ यङ्गस्वेदवदभ्यन्तर्वाप्तैः स्त्र्मैः शिरामुखैः। वस्तिमापूरयेदायुः पूर्णी मुच्चिति धारया ॥ ३०॥ मूतागयो धनुव्वेको वस्तिरित्यभिधीयते। मूत्रमित्याहुरुदवं वस्तेमें हुननिर्गतम् ॥ ३८॥ अपष्यभाजामनयोक्यार्गयोदीषदृष्ट्योः । प्रमेहमूत्रकच्छादेर्प्रहण्यादेश सम्भवः॥ २८॥ इसमृतः स जन्तुसु जरायुच्चन्नगानवान्। श्रपत्यवर्त्व संगम्य सज्जते वायुना सुद्धः ॥ ४० ॥ चय पापलतां गरीरभाजामुदराविष्क्रमितं महान् प्रयास:। निलनोइव हे विचित्रवृत्ता नितरां कभागतिसु मानुषाणाम् ॥ ४१ ॥ जायतेऽधिकसंविग्नो जुन्मतेऽङ्गैः प्रकम्पितैः। ज्लों बवनं निष्वसिति भीत्या च परिरोदिति ॥ ४२ ॥ मूलाधारात् प्रथमसुदितो यसु भावः पराखः पश्चात् पश्चन्यय हृदयगो बृडियुक्सध्यमाख्यः। वक्को वैखर्थय रुरुदिषोरस्य जन्तोः सुषुन्ना-वहस्तस्माइवित पवनप्रेरितो वर्णसङ्घः ॥ ४३॥ स्रोतीमार्गस्याविभक्तलहेतीस्त्रताणीनां जायते न प्रकाशः। तावत् यावत् कण्डमूर्डादिभेदो वर्णेव्यितः स्थानसंस्था यतोऽतः॥ ४४॥ ज्ञाताऽस्मीति यदा भावो मनोऽइङ्कारब्डिमान्। जातिश्वत्यव्येको जन्तोः स भावः क्रमवर्षितः ॥ ४५ ॥ बभ्राति मातापित्रोसु तती बस्युषु च क्रमात्। स पीला बहुश: स्तन्यं मातरं स्तन्यदायिनीम्॥ ४६॥

इच्छन् रोदिति तां वीच्य तत्र स्थादितरेतरम्। वस्यस्तदाधिवक्तीरमतिस्विष्धमनन्यगम् ॥ ४० ॥ पितरं वीच्य ततापि तथा भातरमेव च। पित्वयमात्नादीं य समुदीच्य प्रमोदते ॥ ४८ ॥ एवं संवडसंसारवान्धवो विस्मरिष्यति। पूर्वकर्यं च गर्भस्यमुङ्गतिलेगमेव च ॥ ४८ ॥ श्रय समुत्तारयितुमाह्नयेज्ञननीं मुद्दः। चवैशवानाखस्रोतोमार्गस्याविशदाचरम्॥ ५०॥ ग्रप्यव्यक्तं प्रलपित यदा कुण्डलिनी तदा। मूलाधारे विसरति सुषुन्तावेष्टनी सुद्धः ॥ ५१ ॥ विचतुःपञ्चषट्सप्त चाष्ट्रशो दयशोऽपि च। षय दादमपञ्चामद्भेदेन गुणयेत् क्रमात्॥ ५२॥ यदा विशोऽय गुणयेत्तदा त्रिगुणिता विभुः। शक्तिः कामाग्निनादाबा गृद्युर्त्तिः प्रवर्त्तते ॥ ५३ ॥ तदा तां तारमित्याइरोमाक्षेति बहुश्रताः। तामिव शक्तिं ब्रवते परमाक्षेति चापरे॥ ५४॥ विगुणा सा विदोषा सा विवर्णा सा वयी च सा। विसोका सा निमृत्तिः सा विरेखा सा विशिष्यते ॥ ५५ ॥ एतेषां तारणात्तारः यक्तिस्तब्तियक्तितः। यदा चतुर्दी गुणिता सुस्मादिस्थानवाचिका ॥ ५६ ॥ वाचिका जायदादीनां करणानाच सा तदा। सा यदा पञ्चगुणिता पञ्चपञ्चविभेदिनी ॥ ५० ॥ पञ्चानामचराणाञ्च वर्णानां मक्तां तथा। गुणिता सा यदा षोढ़ा कोशो मिरस मेदिनी ॥ ५८ ॥ तदा षड्गुणिताख्यस्य यन्त्रस्य च विमेदिनी। यदा सा सप्तगुणिता तारच्चक्रेखयोस्तदा ॥ ५८ ॥

भेदेरहादोः (१) प्रान्तान्तेभियते सप्तभः पृथक्।
प्रकारश्राष्ट्रकारश्च सकारो विन्दुरेव च ॥ ६० ॥
नादश्च प्रक्तिः प्रान्तश्च तारभेदाः समीरिताः ।
हकारो रेफमाये च विन्दुनादी तथेव च ॥ ६१ ॥
प्रक्तिप्रान्ती च सम्प्रोक्ताः प्रक्तेभेदाश्च सप्तथा ।
ग्रङ्गेभ्योऽस्थाश्च सप्तभ्यः सप्तथा भियते जगत् ॥ ६२ ॥
लोकाद्रिहीपपातालसिन्धुग्रहसुनिस्तरैः ।
धात्वादिभिस्तथान्यश्च सप्तसंख्याप्रभेदकैः ॥ ६३ ॥
यदाष्ट्रधा सा गुणिता तदा प्रक्रितिभेदिनी ।
ग्रष्टाचरा हि वस्तामा मात्रमूर्त्तिवभेदिनी ॥ ६४ ॥
दश्चा गुणिता नाड़ी मन्धामादिविभेदिनी ।
हादम्याक्तिव्यपि यदा तदा राध्यक्तमूर्त्तियुक् ॥ ६५ ॥
सन्त्रश्च हादमाणांख्यमभिधत्ते स्तरानिप ।
तसंख्यच तथा यन्तं प्रक्तेस्तरगुणितात्मक्तम् ।
पञ्चाम्रहा प्रगुणिता पञ्चाम्रहण्भेदिनी ॥ ६६ ॥
पञ्चाम्रहं प्रगुणिता पञ्चाम्रहण्भेदिनी ॥ ६६ ॥

पञ्चाग्यदंगगुणिताय यदा भवेत् सा देवी तदाव्यविनिवेशितदिव्यभावा। सीषुन्नवर्मसुषिरोदरनादसङ्गात् पञ्चाग्रदीरयति पंतिग्र एव वर्णीन्॥ ६०॥

दति स्रीप्रपञ्चसारे हितीय: पटनः।

<sup>(</sup>१) "भे दैरहादीः" इस्तल "भेदैरहादीः" इति पाठानरम्।

#### हतीयः पटलः।

त्रथोभयात्मका वर्णाः स्युरम्नीषोमभेदतः। त एव स्युस्तिधा भूयः सोमेनाग्निविभेदतः॥१॥ स्तराखाः षोड्य प्रोक्ताः सर्प्राखाः पञ्चविंगतिः। व्यापकाश्व दशैते खुः सोमेनाग्न्यात्मकाः क्रमात् ॥ २ ॥ एष खरा इखदीर्घभेदेन दिविधा मता:। पूर्वी इस्तः परो दीवी विन्दुसर्गान्तिकी च ती ॥ ३ ॥ यायन्तस्वरषट्कस्य मध्यमं यचतुष्ट्यम्। वर्णानामाग्मधनैस्तन्पुंसकमीरितम्॥ ४॥ तचतुष्कं सुषुमास्ये कुर्यात् प्राणिऽयनस्थितिम्। दचोत्तरस्ये प्राणास्ये स्थातां दचीत्तरायणे ॥ ५ ॥ दचसव्यस्थिते इसदीर्घाः पञ्चोदयन्ति च। भूतभूतकलाभिस्तदुदयः प्रागुदौरित: ॥ ६ ॥ विन्द्रसर्गी च यो प्रोत्ती ती सूर्यग्रामनी क्रमात्। तयोर्व्विकारविस्तार: पुरस्तात् संप्रवस्थतं ॥ ०॥ स्पर्भाखा अपि ये वर्णाः पञ्चपञ्चविभेदतः। भवन्ति पञ्चवर्गास्तदन्त्यशासा रवि: स्रात: ॥ ८ ॥ चतुर्विंगतितत्वाख्यास्तसादणीः परे क्रमात्। तेन स्पर्भाचराः सीराः प्राणाग्नीलाग्व्खात्मकाः ॥ ८ ॥ व्यापकाश दिवगीः स्युस्तया पञ्चविभेदतः। यशीनाम्युखिता यस्रात् खरस्टग्व्यापकाचराः ॥ १० ॥ तिचभेदसमुद्भता श्रष्टाविंशकाला मता:। खरै: सीम्या: स्पर्भेयुग्मे: सीरा याद्याश्व विक्रजा: ॥ ११ ॥

षोड़्य दादय दय संख्या: खुः क्रमशः कलाः। वर्णेभ्य एव तारस्य पञ्चभेदैसु भूतगै: ॥ १२ ॥ सर्वगाय समुत्पनाः पञ्चाग्रतंख्यनाः कलाः। तेभ्य एव तु तावत्यः श्रितिभिविष्णुमूर्त्तयः॥ १३॥ तावत्यो माहभिः साईं तेभ्यः स्पृत्रद्रमूर्त्तयः । तेभ्य एव तु पञ्चाश्रत् स्युरोषधय ईरिता: ॥ १४ ॥ याभिसु मन्त्रिणः सिडिं प्राप्नुयुर्व्वाञ्कितार्थदाम्। असता मानदा पूषा तुष्टिः पुष्टीरतिर्धृतिः ॥ १५ ॥ श्रिमी चन्द्रिका कान्तिच्यीत्सा श्री: प्रीतिरङ्गदा (१)। पूर्णापूर्णास्ताकामदायिन्यः स्वरजाः कलाः ॥ १६ ॥ तपनी (२) तापनी (३) धूमा मरीचिर्ज्जालिनी रुचि:। सुषुमा भोगदा विश्वा बोधनी (४) धारणी (५) चमा ॥ १०॥ कभाद्या वसुदा: सीराष्ठडान्ता द्वादश्रीरिता: । धूमार्चिरमा ज्वलिनी ज्वालिनी विस्फुलिङ्गिनी ॥ १८ ॥ सुयी: सुरूपा कपिला इव्यकव्यवहे अपि। याचार्णयुक्ता बङ्गात्या दश धर्माप्रदाः कलाः ॥ १८ ॥ सृष्टि ऋडि: स्मृतिमाधा कान्तिर्ज्ज्जीर्धृति: स्थिरा। खिति: सिंडिरकारोखा: कला दश समीरिता: ॥ २०॥ त्रकारप्रभवा ब्रह्मजाताः खुः सृष्टये कलाः। जरा च पालिनी शान्तिरैखरी रतिकामिके॥ २१॥ वरदा ह्वादिनी प्रीतिदीर्घाश्चोकारजाः कलाः। उकारप्रभवा विशाजाताः खुः स्थितये कलाः ॥ २२ ॥

<sup>(</sup>१) "अङ्गना" इति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;बोधिनी" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "तपिनी" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>५) "धारिणी" द्रति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "तापिनी" द्रति पाठान्तरम्।

तीच्या रौद्री भया निद्रा तन्द्रा (१) चुत् क्रोधिनी क्रिया। उलारी चैव सत्य्य मकाराचरजाः कलाः॥ २३॥ सकारप्रभवा सद्रजाताः संहृतये कलाः । विन्दोरपि चतस्तः स्यः पीताखेताऽक्णाऽसिताः ॥ २४ ॥ निवृत्तिस प्रतिष्ठा च विद्या गान्तिस्तयैव च। इस्थिका दीपिका चैव रेचिका (२) मोचिका परा ॥ २५ ॥ परा परायणा सुच्या (३) सृता चाप्यायिनी तथा। व्यापिनी व्योमक्ष्पा स्थात अनन्ता नादसभवा॥ २६॥ नादजाः षोड्य प्रोता भुतिमृतिप्रदायिकाः। किश्रवो नारायणो माधवगोविन्दविषावः ॥ २०॥ मधुसूदनसंज्ञय सप्तमः स्वाचिविक्रमः। वामनः सीधराख्यस हृषीनेग्रस्वनन्तरः॥ २८॥ पद्मनामस्तथा दामोदराह्वी वासुदेवयुक्। सङ्गर्षणय प्रद्युक्तः सानिरुद्धः स्वरोद्भवाः ॥ २८ ॥ ततस्त्री गदी प्राङ्गी खड़ी प्रङ्गी हली तया। मुषली शूनिसंज्ञ भूय: पाशी तथाङ्गशी ॥ ३०॥ मुकुन्दो नन्दजो नन्दौ नरी नरकजिहिरः। क्षणः सत्यः सात्वतः शोरिः शूरो जनाईनः ॥ ३१॥ भूधरो विश्वमूर्त्तिय वैकुग्छः पुरुषोत्तमः। वली बलानुजो बालो हषप्तय हषस्तया॥ ३२॥ इंसो वराही विमली ट्रसिंही मूर्त्तयो हलाम्। कीर्त्तः कान्तिसुष्टिपुष्टी धृतः चान्तिः क्रिया दया॥ ३३॥ मेधा च हर्षा यदाह्वा लज्जा लच्ची: सरस्रती। प्रीतीरतिय संप्रोत्ताः क्रमेण खरणत्तयः॥ ३४॥

<sup>(</sup>१) "तन्द्रो" इति पाठान्तरम्। (३) "स्रूच्याऽस्त्रच्याऽस्त्रता ज्ञाना" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "रेतिका" दति खळल्संपहप्रतपाउः।

जया दुर्गा प्रभा सत्या चण्डा वाणी विलासिनी। विरजा विजया विम्हा विनदा सुतदा (१) स्मृति: ॥ ३५ ॥ ऋिं सस्दि: शुद्धिय (२) भुतिमीतिमीति: चमा। रमोमा क्लेदिनी क्लिना वसुदा वसुधा परा ॥ २६ ॥ परा परायणा सूद्धा सन्धा प्रज्ञा प्रभा निशा। अमोघा विद्युता चेति शक्तयः सर्व्वकामदाः ॥ ३०॥ः इमाः पञ्चागदुहिष्टा नमोऽन्ता वर्णपूर्व्विकाः। सधातुप्राणभक्त्यात्मयुक्ता यादिषु सूर्त्तयः ॥ ३८ ॥ श्रीकारहोऽनलसूच्मी च निमृत्तिरमरेखरः। श्रवींशो भावभूतिय तिथिः स्थाणुईराह्वयः ॥ ३८ ॥ भिग्टीशो भौतिकः सद्योजातसानुग्रहेष्वरः। ग्रक्रास्य महासेन: स्युरेता: स्वरमूर्त्तय: ॥ ४० ॥ ततः क्रोधीयचर्छयपञ्चान्तक्रियोत्तमाः । तयैकारद्रकृर्योकनेत्राख्यचतुराननाः॥ ४१॥ ग्रजेशसर्व्यमोमेखराख्या लाङ्गलिदास्की। यर्डनारी खरशोमाकान्तशाषा दिदिग्डिनी ॥ ४२॥ अद्रिमीनय मेषय लोहितय शिखी तथा। क्रगलण्डिदरण्डी च महाकालकपालिनी ॥ ४३॥ भुजङ्गेयः पिनाकी च खङ्गीयस वकस्तथा। खेतो स्राय नकुली शिवः सम्बत्तेवस्ततः ॥ ४४ ॥ पूर्णीदरी च विरजा हतीया शालाली तथा। लोलाची वर्त्तुलाची च दीर्घघोणा तयैव च ॥ ४५ ॥ सुदीर्घसुखिगोसुखी नवमी दीर्घनिह्निका। कुर्र्डोदर्य्युर्ट्वनेच्यी च सुकी विक्ततपूर्व्विका॥ ४६॥

<sup>(</sup>१) "खनदा" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "विद्विश्व" इति पाठान्तरम्।

सञ्चालील्कात्रिया विद्यासुख्यः स्यः स्वरणक्तयः। महाकालीसरस्वत्वी सर्व्वसिद्धिसमन्विते ॥ ४०॥ गौरी वैलोकाविद्या च तथा मन्त्रात्मयितिकी। भूतमाता लखोदरी द्राविणी नागरी तथा ॥ ४८ ॥ वैखरी (१) मञ्जरी चैव रूपिणी वीरिणी तथा। कोटरी (२) पूतनाभद्रकालीयोगिन्य एव च ॥ ४८ ॥ ग्रङ्घिनीगर्जिनीकालरातिकुर्दिन्य एव च। कपहिनी महावजा जया च सुसुखेखरी ॥ ५०॥ रेवती साधवी चैव वारुणी वायवी तथा। रचोपधारिणी चान्या तथैव सम्जाह्या॥ ५१॥ लक्सीय व्यापिनी मायेत्याख्याता वर्णमत्त्रयः। दख्त स्तिविधो न्यासः क्रमात् सर्व्यसमृद्धिदः ॥ ५२ ॥ चन्दनकुचन्दनागुक्कर्प्रोग्रीररोगजलघुस्रणाः। कको बजातिमां भी सुराची रग्नन्थिरी चनापत्राः ॥ ५३॥ पिपानविल्वगुहार्ण्यणकानवङ्गाह्नक्रिकिन्दन्यः। मोडुखरकास्मरिकास्थिराजदरपुष्पिकामयूरिकाखाः ॥ ५४ ॥ प्रचाग्निमत्यसिंहीकुणाह्नदर्भाय क्रपाहरपुष्यी। रोहिणलुग्ड्कहहतीपाटलचित्रातुलस्यपामार्गाः॥ ५५ ॥ गतमू निनता दिरेफा विया जानता सुवन्यवाञ्चनिनी। दूर्वा श्रीदेवी सह तथैव लक्षीसदाभद्रे॥ ५६॥ यादीनामिति कथिता वर्णानां क्रमवगादधीयधयः। गुलिकाकषायमसितप्रभेदतो निखिलसित्रिदायिन्यः॥ ५०॥ यदा भवन्ति देहान्तरमी पञ्चाग्रदचराः। येन येन प्रकारेण तथा वच्चामि तच्चतः ॥ ५८॥

<sup>(</sup>६) "खेचरी" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "कोइरी" इति पाठानरम।

समीरिताः समीरेण सुषुन्तारस्यनिर्गताः। व्यक्तिं प्रयान्ति वदने कर्छादिस्थानघष्टिता:॥ ५८॥ उचैरनार्गेगो वायुर्दात्तं कुरुते खरम्। नीचैर्गतोऽनुदात्तच स्वरितं तिर्थ्यगागतः ॥ ६० ॥ यर्डे कि दिनिसंख्याभिमीताभिर्लिपयः क्रमात्। मव्यञ्जना ऋखदीर्घम्नुतसंज्ञा भवन्ति ताः ॥ ६१ ॥ यकारिकारयोथींगारेकारो वर्ण इष्यते। तस्यैवेकारयोगेन स्यादैकाराचरं तथा॥ ६२॥ उकारयोगात्तस्यैव स्थादोकाराह्वयः स्वरः। तस्यैवीकारयोगेन स्थादीकाराह्वयः स्वरः ॥ ६३ ॥ सम्यचराः स्व्यतारो मन्ताः सर्व्वार्यसाधनाः। त्ववर्षेर्व्वर्षयोव्यक्तिः लरोः सम्यक् प्रदर्श्वते ॥ ६४ ॥ विन्दुसर्गीतानीर्थितिसमसीरजपां वदेत्। कर्णात्तु नि:सरन् सर्गः प्रायोऽचामेकतः परः ॥ ६५ ॥ नम्बर: सर्ग एव स्थात् सोषा सप्राणकस्तु हः। स सर्ग: श्लेषित: कग्छे वायुना कादिमीरयेत्॥ ६६॥ सर्गः (१) स्पर्धनमात्रेण कं स्वरस्पर्धनात्त, खम्। स्तोकगमीरसंस्पर्शात् गघौ ङश्च विहर्गतः ॥ ६० ॥ विसर्भस्तालुगः सीषा शं चवर्भेच यं तथा। ऋट्रेफषकारांच सूर्वगोदन्तगस्तया॥ ६८॥ न्तवभैनसानीष्ठादुपूपभानसंज्ञकान्। दन्तीष्ठाभ्यां बच्च तत्तत् स्थानगोर्णान् समीरयेत् ॥ ६८ ॥ क्रखाः पञ्च परे च सन्धिविकताः पञ्चाय विन्हन्तिका काद्याः प्राणहताग्रभुकखमया याद्यास शाणीन्तिकाः।

<sup>(</sup>१) "वर्गः" द्रति पाठान्तरस्।

हान्ताः षचल्याः क्रमण कथिता भूताक्षकास्ते पृथक्
तेस्तैः पञ्चभिरेव वर्णदश्यकैः स्थुः स्तभानाद्याः क्रियाः (१) ॥ ०० ॥
सक्तः कपोलिवन्दुकपञ्चमवर्णाः ग्रङ्गी तथा व्योक्तः ।
सनुषु परैष्विप मन्त्री करोतु कर्माणि तस्य संसिद्धे ॥ ०१ ॥
स्तभाव्यमय पार्थिवैरपामचरैच परिवर्षणादिकम् ।
दाहशोषणसश्चातादिकान् विद्ववायुवियदचरैचरेत् ॥ ०२ ॥
दश्मिद्देशिभरमीभिनेमोऽन्तिकैदेन्दश्च विन्दुयुतेः ।
योनेभैध्ये कोणिवतये मध्ये च संजपे(२)स्वन्त्री ॥ ०३ ॥
पूर्व्योक्तादिन्दुमात्रात् स्वयमय रवतन्त्रावतामस्युपेताऽकारादीन् दाष्टकादीनिप तदनुगतान् पञ्चविंशक्तद्येव ।
यादीन् संयुक्तधातूनिप गुणसिहतैः पञ्चभूतैच ताभिस्तमात्राभिर्व्यतीत्य प्रक्रतिरय ह संज्ञा भवेद्याप्य विष्वम् ॥ ०४ ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे त्तीयः पटनः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>६) पुस्तकान्तरे द्रतःपरं "कट्गदादिलनाः कीर्णसी नत्वर्णार्णकावसीवारः। दृष्णीव द्वितीयरचा वक्रेरहन्दयीनिकादिवर्षाः॥" दृति चरणद्वयमधिकं दृष्यते।

<sup>(</sup>२) "संयजेत्" इति पाठान्तरम्।

### चतुर्थः पटलः।

ययं व्यवस्थिते लेवमस्य ग्रितलिम्बते। कतकत्यस्य जगित सततं रूढसंस्थिते: ॥ १॥ प्राणात्मक्ं इकाराख्यं वीजं तेन तद्ववा:। षड्भीयः स्पूरेफोस्यागुणायत्वार एव च ॥ २ ॥ पवनाद्याः पृथिव्यन्ताः स्प्रशादीय गुणैः सह । करणान्यपि चलारि सङ्घातश्वेतनीति च॥ ३॥ ईकारस्य गुणाः प्रोत्ताः षडिति क्रमगो वृधैः। जनारान्तास्वनाराद्याः षड्वर्णाः षड्भ्य एव च ॥ ४ ॥ प्रभेदेभ्यः समुत्पना ह्वारस्य महात्मनः। ऋकारायासु चलारो रेफोस्या ल्यपराः स्मृताः ॥ ५ ॥ एकारादिविसर्गान्तं वर्णानां षटकसुद्गतम्। ईकारस्य षड्ङ्गेभ्य इतीदं **षोड्**शाङ्गवत् ॥ ६ ॥ एभ्यः संजित्तिरिङ्गिभ्यः खराः षोड्ग सर्व्वगाः। तेभ्यो वर्णान्तराः सर्वे तती मूलिमदं विदुः॥ ०॥ गतो वो वीजतामेष प्राणिष्वेवं व्यवस्थित:। व्रह्माग्डं यस्तमितेन व्याप्तं स्थावरजङ्गमम ॥ ८॥ नाद: प्राण्य जीवय घोषश्चेत्यादि कथते। एष पुंस्तीनियमितै लिं क्षेत्र सनपुंसकी: ॥ ८॥ रेफो माया वीजमिति विधा समिधीयते। यित: यी: सन्तित: (१) कान्तिर्जव्मीर्मेधा सरस्रती ॥ १०॥

<sup>(</sup>१) "सच्चितः" इति पाठान्तरम्।

चान्तिः पुष्टिः सृतिः (१) ग्रान्तिरित्याचैः खार्थवाचकैः (२)। नानाविकारतां प्राप्तैः स्वैः स्वैभीवैर्व्विकत्यितैः ॥ ११ ॥ तामेनां कुराइलीत्येके सन्तो दृदयगां विदुः। सा रीति सततं देवी सङ्गीसङ्गीतकध्वनिः ॥ १२ ॥ त्राक्ततं खेन भावेन पिल्डितां बहुधा विदुः। कुण्डली सर्व्वया चेया सुषुमानुगतेव सा ॥ १३ ॥ चराचरस्य जगतो वीजलादीजमेव तत्। मुलस्य विन्दुयोगेन यतानन्द लदुइवः ॥ १४ ॥ रेफान्वितेकाराकारयोगादुत्पक्तिरेतयोः। हङ्काराख्यो भवांस्तेन हरिरित्येष ग्रव्हाते॥ १५॥ हरत्मस्य तेनेव सञ्चातातं ममापि च। त्रस्य विन्दोः समुत्यस्या तदन्तोऽसी इमुचते ॥ १६ ॥ स इङ्कारः पुमान् प्रोक्तः स इति प्रकृतिः स्मृता । यजपेयं मता यितस्तया दिचणवामतः॥ १०॥ विन्दुईचिणभागसु वासभागो विसर्गकः। तेन दिचणवामाख्यी भागी पुंस्तीविभेषिती॥ १८॥ विन्दुः पुरुष इत्युक्तो विसर्गः प्रकृतिभाता । पंप्रक्रत्यात्मको इंसस्तदात्मकमिदं जगत्॥ १८॥ पुंरूपं सा विदिला खं सोइन्यावसुपागता। स एव परमात्माख्यो मनुरस्य महामनी: ॥ २०॥ सकारच हकारच लोपयिला प्रयोजयेत्। सियं वे पूर्वरूपाख्यं ततीऽसी प्रणवी भवेत्॥ २१॥ ताराहिभक्ताचरमांगतः खुर्भतानि खादीन्यय मध्यमांगात्। इनादितेजांसि च पूर्वभागाच्छव्दाः समस्ताः प्रभवन्ति सोने ॥२२॥

<sup>(</sup>१) "स्थितिः" इति पाठान्तरम्। (२) "साळावाचनैः" इति पाठान्तरम्।

एवमेवा जगत्स्तिः सवितेत्वभिधीयते। यदा तदैति खेस्तचेश्रुविंग्रितिधा भिदाम् ॥ २३ ॥ तद्दर्भिना गायती गायनता गाना इवित । सप्तग्रहात्मिका प्रोक्ता यदेयं सप्तभेदिनी ॥ २८ ॥ तदा खरेग: स्योंऽयं कवर्गेशसु लोहित:। चवर्गप्रभवः काव्यष्टवर्गाहुधसभावः॥ २५॥ तवगींखः सुरगुरः पवगींखः मनैयरः। यवर्गजोऽयं शीतांश्रिरित सप्तगुणा त्वियम् ॥ २६ ॥ यथा खरेभ्यश्वान्ये (१) स्वर्वणीः षड्वर्गभेदिताः। तया सविवानुस्यूतं यहषट्कं न संगय:॥ २०॥ इति संनीनस्यांशि वर्गषट्के तु षड्गुणा। इत्तेखेयं तथा यन्तं सार्थते स्मृतिकोविदैः ॥ २८॥ सर्वव्याप्तापि सा यितः गम्बद्धास्तरकिपणी। खभासा क्रमते यत्र तचास्याः सृति(२)रिथ्यते ॥ २८॥ श्रस्यास्त रजसा चैव तमसा च दिवानिशम्। सत्त्वावष्टव्यविन्द्वाता मेर् पर्योति भास्तरः ॥ ३०॥ श्रस्या विकारवर्षेभ्यो जाता द्वादम रामयः। लवादिकालोपचितस्तैः स्याचक्रगतिस्तिधा ॥ ३१॥ ऋचराश्यादियुतया चक्रगत्या जगत्स्थितिः। वच्यामि चक्ररूपच प्रवद्धं राशिभिर्यया ॥ ३२ ॥ यन्तर्विहिर्विभागेन रचयेद्राशिमण्डलम्। भूचक्र एष मेषादिः प्रविज्ञेयोऽय मानुषः ॥ ३३ ॥ श्रायमें पाह्यो राशिरीकारान्तैः प्रजायते। ऋकारान्तेककाराचैवृषो युग्मं ततस्त्रिभः॥ ३४॥

<sup>(</sup>१) "नान्धे" इति पाठः ५ स्तकान्तरे दृश्यते। (२) "स्थितिः" इति पाठान्तरम्।

एदेतोः कर्कटो राशिरोदीतोः सिंहसम्भवः। ग्रमः शवर्गलेभ्यय सञ्जाता जन्यका मता॥ ३५॥ षड्यः कचटतेभ्यय पयाभ्याच प्रजिति। विज्याचाय मीनान्ता राभयः मित्रज्याग्त्॥ ३६॥ चतुर्भिर्यादिभिः साईं स्थात् चकारसु मीनगः। स्यातामडोधिको पञ्चनाङ्की चापकर्कटी ॥ ३०॥ पादाधिका मकरयुक्सिंइट्यिकसंज्ञताः। पाटोनी क्रमाहपभी विणक्ति च पञ्चने ॥ ३८॥ विपादोनी सीनसेषी संख्योता राशिसंत्रिता। चापमीन तृयुक्क न्याः पीताः स्युक्तभया स्वमी ॥ ३८ ॥ विव्यवसमयाञ्चलोरा रत्तरोचिषः। चरा विश्वायत्वार: खिरा: खेता: प्रयद्मता: ॥ ४० ॥ स्युः कर्कटो द्वयिकसीनराशी विष्रा तृपाः सिंहधनुष मेषः। तुलासकुका मिथ्नच वैष्याः कन्याहषी दी मकरच श्ट्राः॥४१॥ चाङ्गारावजवसिको हषतुले गुक्रस्य युक्रन्यकी वीधे कर्कटकाह्यो हिमरूचे: सिंहस्तया गोपते:। चापाजाविप घेषणी सकरक्षमाख्यी च मार्न्स ग्रहा: प्रोत्ता राप्यधिपा बली च कलसे सीऽयं क्रमी दर्गित: ॥ ४२ ॥ लग्नो धनं भारवन्धुपुत्रशत्कलवकाः। मरणं धर्मानमायव्यया द्वादग् राग्यः। [भूचक एष मेषादि: प्रविज्ञेयोऽयमानुषः] ॥ ४३॥ (१) ततस्तरूईभागस्थो भुवश्वनः समस्तथा। स तु सिंहादिको यस्मिन् पैसकी नियता गति: ॥ ४४ ॥ तदूईभागसंखः स्थात् खबक्रवापि ताद्यः। स तु चापादिको दैवसक्रस्त्रेनाभिकस्तु सः ॥ ४५ ॥

<sup>(</sup>१) चिक्रितांशोऽयं सचित्र दृश्यते।

धनुस्त देवलग्नतात् समासास्त्रम् चते। विध्युर्वनुर्मोषसिंहा मकर्षभकन्यकाः ॥ ४६ ॥ सकुभयुग्मवणिजो मीनवश्वककाराः। त्रयन्तु राशिवेध: स्यादन्यो वेधसु भात्मक: ॥ ४०॥ मूलाधिनीमघाज्येष्ठारेवत्यञ्चेषकास्त्रया । यास्यपूर्व्वानुपूर्वाहिर्बधपुषानुराधकाः ॥ ४८ ॥ स्ताती शतिभवादी च खोणारोहिणहस्तकाः। पादं पादवयैर्व्विध्याद्योजयेदईमईकै:॥ ४८॥ चरिष्यरोभयात्मानञ्चातुर्वेर्ण्युगुणात्मनाः। राशिं राष्ट्रिधिपास्त्वेवं विध्युर्वेधविधानतः ॥ ५०॥ एभ्य एव तु राशिभ्यो नचनाणाच सन्भवः। सचाप्यचरभेदेन सप्तविंगतिधा भवेत्॥ ५१॥ श्राभ्यामम्बयुगे जाता भरणी कत्तिका पुनः। लिपिदयाद्रोहिणी च तत्पुरस्ताचतुष्टयात्॥ ५२॥ एदैतोर्मगशीर्षाद्वें तदन्याभ्यां पुनर्वसः। त्रमसी: नीवली योगी रेवत्यधं पृथग्मत: ॥ ५३ ॥ कतस्तिषस्तथाऽश्लेषा खगयोर्धं डयोर्भेघा। चतः पूर्व्वाय इजयोक्तरा भजयोस्तया ॥ ५४॥ इस्तिश्वता च टठयोः खाती डादचरादभूत्। विशाखा तु ढणोज्ञूना तयदेभ्योऽनुराधिका ॥ ५५ ॥ ज्येष्ठा धकारासृलाख्या नपफेभ्यो बतस्तथा। पूर्व्वाषाद्वा भतोऽन्या च संजाता अवणा मतः ॥ ५६॥ यविष्ठाच्या च यरयोस्तया भतिभषा लतः। वगयोः प्रोष्ठपत्संज्ञा वसहेभ्यः परा स्मृता ॥ ५० ॥ तास्याममोभ्यां लाणीऽयं यदा वै सहवत्यते। तदेन्द्रसूर्थयोयौगादमावास्या प्रकीर्चते ॥ ५८ ॥

कषतोसुवनं मत्तः कषयोः सङ्गमो भवेत्। ततः चकारः सञ्जातो हसिंहस्तस्य देवता ॥ ५८ ॥ स पुनः षसहैः साईं परप्रोष्ठपदं गतः। ितिधिनचत्रवारेषु तेषु मन्त्रजपो वरः॥ ६०॥ तसादेषां दिनानाञ्च वच्चन्ते देवतादय: ।] (१) कारकाराख्यामलकोद्स्बरा जस्बुसंज्ञकः॥ ६१॥ खदिर: क्रणावंग्री च पिप्पनी नागरोहिणी। पनाग्रप्तचनास्बष्ठविल्वार्ज्जनविकङ्गताः॥ ६२ ॥ वकुल: सरल: सर्जी वञ्जल: पनसार्ककी। शमीकदस्वास्त्रनिस्वमधूकान्तादिनाङ्गिपाः। त्रायुष्काम: खर्चे हचं छेदयेत कदाचन ॥ ६३ ॥ श्राश्वयमानलधात्रशशित्द्रादितिसुरैज्यसपीय। पित्रर्थमभगदिनकात्वष्टारो मरुतस्त्रयेन्द्राग्नी ॥ ६४ ॥ मिलेन्द्री निर्ऋतिजले विष्वेदेवा हरिस्तया वसव:। वर्षोऽजैकपादहिर्बेष्ठ: पूषा च देवता भानाम् ॥ ६५ ॥ श्रखेभाजभुजङ्गसपैसरमामाजीरकाजाकुली मुषामुषिकरुद्रयानमहिषी व्याघायमारोहणम ! व्याघ्रेरणीहरिणीखवानरपशः ग्राखास्मः स्वीहयो मर्वो गीः करिणीति साधु कथिता नचत्रयोन्यः क्रमात्॥ ६६ ॥ एतेभ्योध्मावास्यान्ता वर्त्तन्ते प्रतिपदादिकास्तिथयः। राशिभ्योऽत तिथीनामध्यर्दयुगन्तु राशिरेक: स्थात्॥ ६०॥ तेन निंगत्तिययोद्वादमधा वर्णभेदतो भिनाः। ता एवस्य दें घा पुनरिप पूर्वीन्यप सभेदेन ॥ ६८॥ पचः पञ्चदगारः स्थात् पूळीः प्रतिपदादिकाः शक्काः । तद्वज्ञेयोऽप्यपरः पचः क्षणाः प्रतिपदादिकः प्रोतः ॥ ६८ ॥

<sup>(</sup>१) अचित् अचित् पुस्तने चिक्कितांशोऽयं न दस्यते ।

संज्ञासास्ये सत्यिप सीस्यानु ज्ञासद्वितिस्तिययः।

न समाः पचित्तिये निंग्रज्ञेदं तथा हि संप्राप्ताः॥ ७०॥

ग्रम्यश्रुमाः सिवन्ननागा गुष्ठसिविद्यमातरो दुर्गाः।

कानुभो धनपतिविष्णुयमदृरचन्द्राः क्रमेण तिव्यिधिपाः॥ ७१॥

राग्रिस्यः सितिविश्यः मतिथिस्यः ग्रातेर्जृभ्यणसमुत्यात्।

ग्रच्यमेदविकारात् करणानि च सप्तभेदकान्यभवन्॥ ७२॥

सिंद्याप्रवराद्याः खरगजद्वषञ्जक्षराः प्रतिपदार्थाधानात्।

ग्रन्यात्तिव्यर्जादे तिष्ठन्याकष्णगो यतुर्देग्याः॥ ७३॥

एवं सग्रदराशिकदिनितिथिकरणप्रभेदकाः कथिताः।

ग्रस्मात् पञ्चविभागादिज्ञेया पञ्चवर्णनिष्यत्तिः॥ ७४॥

वर्णाः पौतव्येतार्णासितस्थामकास्त्रथा काद्याः।

दति मूलारविकतं कथितिमदं वर्णविकतिवाद्यस्यम्।

सचराचरस्य जगतो मूलव्यान्यूनतास्य वीजस्य॥ ७५॥

यां ज्ञात्वा सकलमपास्य कर्मेवन्यं तिद्वष्णोः पदं परमं प्रयाति लोकः।

तामेतां विजगति जन्तुजीवभूतां हृत्वेखां जपतु च नित्यमर्चयीत॥ ७६॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे चतुर्थः पटलः ॥ \* ॥

#### पञ्चमः पटलः।

ग्रथ प्रवच्ये विधिवनानूनां दीचाविधानं जगतो हिताय। येनोपलब्धेन समाध्रवन्ति सिडिं परते ह च साधकेगाः ॥ १॥ दयाच दिव्यभावं चिणुयाद्रितान्यतो भवेदीचा । मननात्तत्वपदस्य त्रायत इति मन्त्रमुचतेऽभयतः ॥ २ ॥ दैवादिकस्याप्यय मानुषादेः पितादिकस्याप्यय वसरस्य। श्रादिं समारभ्य समग्रसम्पद्यतेन दीचाविधिमारभेत ॥ ३ ॥ शुभवनीण दीचायां मण्डपकरण ग्टहादिविधिषु तथा। विहितो वासुवितः स्याद्रचीविद्योपग्रान्तिसम्पद्भाः ॥ ४ ॥ श्रभवत् पुराय किल वासुपुमानिति विश्वतो जगद्पद्रवसत्। चतुरस्रसंस्थितिरसी निहतो निहितः चिती सुरगर्थहितिजः ॥ ५ ॥ तहेहसंस्थिता ये देवास्ते विश्वतास्त्रिपञ्चायत्। मण्डलमध्येदम्यर्चे या या तथी तक्रमेण कष्यन्ते ॥ ६॥ कलाऽवनिं समतनां चतुरस्रक्षप्तामष्टाष्टकोद्यतपदाञ्च सकोणस्त्राम्। तस्यां चतुष्पदसमन्वितमध्यकोष्ठे ब्रह्मा तु साधकवरेण समर्चनीय:॥ ७॥ प्राग्यास्यवाक्णोदग्दिकोष्ठचतुष्यदेषु समभियजीत्। यार्थ्यकमय सविवस्तत्संज्ञमय मित्रं महीधरं क्रममः॥ ८॥ कोणदयार्दकोष्ठेष्वचर्गः सावित्रसवित्रशत्राह्याः। सेन्द्रजयस्ट्रतज्जयमापश्च वसकस्तथाग्यादाः॥ ८॥ श्रसाणां पार्श्वस्थपददन्दे शक्यं गुहार्थमणी च यजित्। जस्मकिपिन्नाख्यी चरिकविदार्थी च पूतना प्रोता॥ १०॥ अर्डेपदायनासु चतस्यु दिचु क्रमेण विहरचर्गाः। वासवयमजलेशयाशिनामष्टावष्टी च मन्त्रिणा विधिना ॥ ११ ॥

र्दशानाखः सपर्ज्ञन्यो जयन्तः शक्रभास्तरी। सत्यो वषीऽन्तरिचय देवताः प्रागुदीरिताः ॥ १२ ॥ ग्रागः पूषा च वितयो यमस गरहरचकः। गम्बर्वी सङ्गराजय सगी दचदिगायिता:॥ १३॥ निर्ऋतिहौँवारिकय सुग्रीवो वरुणस्तया। पुष्पदन्तासुरी मेवोरगी प्रत्यग्दिगाचिताः ॥ १८ ॥ वायुनीगञ्च सुख्यञ्च सोमो भन्नाट एव च। ु अर्गलाख्यो दितिस्तदददिति: सीम्यदिगाता: ॥ १५ ॥ इतीरितानामपि देवतानां चिताणि कला रजसा पदानि। पयोऽन्यसा साधु विल: प्रदेयो द्रव्येश्व वा तन्त्रविशेषसिष्ठै:॥ १६॥ भूयो भूमितले समे विरहिते रोमास्थिलोष्टादिभिः वर्त्तव्यं नवसप्तपञ्चकमितेईस्तैः परीणाइतः। युत्तं दारचतुष्ककाल्पतपयोभूक्ट्चतुस्तोरणं दभस्तक्परिवीतमुज्ज्वलतरं स्थात् संहतं मख्यम् ॥ १०॥ सप्ताहतो वा नवरावतो वा प्रागेव दीचादिवसाद्ययावत्। सपालिकापञ्चसुखीशरावचतुष्टये वीजनिवापसुक्तम् ॥ १८॥ अन्यस्मिन् भवने च संवततरे शुह्रे स्थले मण्डलं कुर्थात् प्राग्वक्णायतं पदचतुष्कोपेतभान्दरम् । पीतारत्तिसितासितं प्रतिपदं वज्ज्यादिमञ्जान्तिवं यास्यौदीचसमायतं प्रणिगदन्खन्ये च तन्मन्त्रिणः ॥ १८॥ वैण्यस्वय पालिका अपि चतुर्विंशाङ्गलोच्छायका वैरिच्यो घटिकासु पच्चवदना द्वाष्टाङ्ग्लोसेधकाः। शैवाः स्युर्दिषड्ङ्गुला अपि शरावाह्या जलचालिताः स्त्रैय प्रकालय्य पङ्तिषु च ताः प्रोत्तक्षंमादिन्यसेत् ॥ २०॥ पृथगपि शालीं तण्डुलपूर्णासु सदर्भवडकू चीसु । महालुकाकरीयै; क्रमेण पूर्णीन तानि पात्राणि ॥ २१॥

शालीकङ्ग्यामाकतिलसर्घपमुद्तमाषिनप्यावाः।

खल्वाद्रिकसमेता वीजानि विदुः प्ररोह्योग्यानि ॥ २२ ॥

प्रचाल्य तानि निवपेदिभमन्त्रा मृतवीजिन साधक्षवरस्वय पात्रकेषु।

विप्राणिषा च विधिवत् प्रतिवाद्यमानगङ्गादिमुख्यतरपञ्चमहास्त्रनेथ ॥ २३ ॥

हारिद्राद्धिः सम्यगभ्युत्त्य वस्त्रेराच्छाद्याद्धिः सिच्यताम्पञ्चवीपैः।

सायंगातः शर्व्वरीषु प्रद्यादुत्तेर्द्र्येस्तह्नलीन् साधकीयः॥ २४ ॥

भूतिपत्थयत्तनागत्रह्मशिवा देवताय विष्यवन्ताः ।
ताभ्यः क्रमेण रानिषु सप्तसु नवसु वा तद्दलिईयः ॥ २५ ॥
लाजतिलरत्तरजोदधिशक्तान्नानि भृतक्रूरास्थ्रम् ।
पैत्रं तिलतण्डुलकं सोडुम्बरिकधानलाजकं यात्तम् ॥ २६ ॥
वेरोदशक्तुपिष्टं नागं पद्माचतञ्च वैरिञ्चम् ।
श्रन्नापूपं शैवं गुड़ौदनं वैण्यवं च दौग्धान्तम् ॥ २० ॥
क्षश्ररञ्च वैण्यवेयं यदि नवरात्रं क्रमेण विलक्तः ।
तारादिकैनेमोऽन्तैः स्वैः स्वैरिप नामभिश्च बिलमन्तः ॥ २८ ॥
पात्राणि विविधान्यपि (१) परितः पुनरष्टदिनु विलक्षृतिः ।
वीजारोपणकभी प्रथितमिदं सार्ञ्चकामिकं भवति ॥ २८ ॥

प्रागिव लचणग्रतानि च मण्डपेऽस्मिन्
लुण्डानि कारयतु सम्यगयो दिश्रासु ।
श्राखण्डलार्कसुतवारिधनाधिपानां
दोर्माचकाणि विलसद्गुणमेखलानि ॥ ३० ॥
चतुरस्मर्षश्रशिविम्बविलसितमय विकोणकम् ।
पद्मर्राज्ञित्वस्ति त्रुवते बुधा विधिषु लुग्डलचणम् ॥ ३१ ॥
विंश्रत्था चतुरिधकाभिरङ्गुलीभि: स्त्रेणाप्यय परिस्त्रा भूमिभागम् ।
ताभिष प्रखनतु तावतीभिरेकां स्रक्षा चाङ्गुलिमिप मेखलाय कार्थाः ॥ ३२ ॥

<sup>(</sup>१) "लिविधान्यपि" इति वा पाठः।

सत्त्वपूर्वकगुणान्तिताः क्रमात् द्वादशाष्ट्रचतुरङ्गुलोच्छिताः । सर्व्वतोऽङ्गुलिचतुष्कविस्तृता मेखलाः सकलसिदिदा मताः ॥ ३३ ॥ योनिस्तत्पश्चिमायामय दिशि चतुरस्रखलारव्यनाला तन्मध्योज्ञासिरन्त्रोपरिवह्नवितताष्ठ्यपतानुकारा । उत्सेधायामकाभ्यां प्रकृतिविक्ततिसंज्ञाङ्गुलोष्टाङ्गुला स्था-दिस्तृत्या द्वादशाद्वाङ्गुलिमतनिमताग्रा निविष्टैव कुण्डे ॥ ३४ ॥ प्रथवा दिशि कुण्डमुत्तरस्थां प्रविदध्याचतुरस्रमेकमेव । गदितैरिष लच्चणैः समितापद्यनं दृष्टिमनोहरच्च कान्त्या ॥ ३५ ॥

ततो मण्डपमध्ये तु खण्डिलं गोमयाखना । उपितप्य यथान्यायं तस्य मध्ये निधापयेत् ॥ ३६ ॥ स्तं प्राक् प्रत्यगन्तायं विप्राशीर्व्वचनैः सह। गुणितेनाभितो मत्स्वी मध्यादारभ्य विन्यसेत्॥ ३०॥ तन्मध्यस्थितयाम्योदगग्रं सूतं निधापयेत्। ततो मध्यात् सपाइस्तमानेषु च दिशम्यति॥ ३८॥ स्तेषु मकराचात्यान् (१) स्रष्टानन्योन्यतः समान्। स्ताग्रमकरेभ्यसु न्यसेत् की पेषु मत्यकान् ॥ ३८ ॥ कोणमत्यस्थितायाणि दिचु स्त्राणि पातयेत्। ततो भवेचतुष्कोष्ठं चतुरस्च मण्डलम् ॥ ४०॥ तवाग्निमारतं सूत्रं नैऋतिगञ्च पातयेत्। प्रागयास्यवार्गीदीचास्त्राग्रमकरेषु च ॥ ४१ ॥ निहिताययुगं स्वचतुष्कं प्रतिपादयेत्। क्तरे एवं भवेगुस्ते कोणकोष्ठेषु (२) मत्यकाः ॥ ४२॥ तेषु प्राग्वार्णांस्तन्तृन् यास्यीदीचान्निपातयेत्। षट्पचाग्रत्यदानि खुरिधकानि ग्रतद्वयात्॥ ४३॥

<sup>(</sup>१) "मकराच्याखेत्" दति वा प्राठः।

<sup>(</sup>२) "कोणकोणेषु" इति वा पाठः।

यदा तदाथी विभजेत् पदानि क्रमणः सुधीः। परै: बोडगभिर्भध्ये पद्मं वृत्तत्रयान्वितम् ॥ ४४ ॥ श्रष्टचलारियता तैराशि: स्वादीव्यभीतिभि:। सद्दादगै: प्रतपदै: गोभायुग्दारकोणकम् ॥ ४५ ॥ द्वाराणि पदषट्कानि ग्रोभाख्याः स्व्यतुष्पदाः। चतुष्पदाश्चोपशोभाः षट्पदं को गक्भवेत् ॥ ४६ ॥ वत्तवीय्योरारचयेकाध्ये सुत्रचतुष्ट्यम्। प्राग्याम्यवारुणीदीचं भवेत्तद्राधिमग्डलम् ॥ ४०॥ कर्णिकायाः क्षेत्रराणां दलसन्धेईलस्य च। दनाग्रहत्तराशीनां वीष्याः श्रीभोपशोभयोः ॥ ४८ ॥ हत्तानि चतुरस्राणि व्यक्तं स्थानानि कल्पयेत्। भवेनाखनमधार्वे कर्णिका चतुरङ्ग्ला॥ ४८॥ दाङ्काः वेसराय स्यः सन्धिय चतुरङ्कः। तया दलानां मानन्तद्यं द्वाङ्गलकं भवेत्॥ ५०॥ अन्तरालं प्रथम् तनये दाङ्गुलमुच्यते। ततय राशिचक्रां स्थात् स्वस्ववर्णविभृषितम्॥ ५१॥ राशिमङ्गुलकै: कुर्थात् षड्भिर्नविभि(१)रेव वा। दाविंगदङ्गुलं होतत् परस्तात्तावदिष्यते ॥ ५२ ॥ वृत्तं चक्रमुगन्येके चतुरस्रञ्च तिहदः। यदि वा वर्त्तुलमराः स्युव हादण राणयः ॥ ५३ ॥ ते खः पिपौलिकामध्या मातुलुङ्गनिभा अपि। चक्रं वा चतुरस्रं चेत् नासा द्वादय राग्यः॥ ५८॥ भवेगुः पङ्कादलनिभा वा कथिता बुधैः। तदहीरुचिरान् कुर्यात् चतुरः कल्पशाखिनः ॥ ५५ ॥

<sup>(</sup>१) षड्भिनेवभिरेव नेति वाकारसाधे पड़कुतं नवाकुत्तक्रित्वर्धः। तथाच पश्चदगाङ्गत-मिति यावत्।

ललितान् रूढ़कुसुमान् फलपल्लवशोभितान्। जलजै: खलजैर्वापि समनोभि: समन्वितान् ॥ ५६॥ इंससारसकारण्डग्रुकभ्यमरकोकिलै:। मयूरचक्रवाकाखैरारूढ्विटपान्नतान् ॥ ५७॥ सर्वर्त्तुनिवृतिकरान् विलोचनमनोहरान्। तहिः पार्थिवं कुथ्यानाग्डलं कृष्णकोणकम् ॥ ५८ ॥ मग्डलानि तु तत्त्वज्ञो राध्यन्तान्येव कारयेत्। राधावन्यत रचयेत् प्रमोहादन्यमण्डलम् ॥ ५८ ॥ श्रावास्य देवतामन्यामर्चयंखन्यदेवताम्। उभाभ्यां सभते शापं मन्त्री तरसदुर्भाति: ॥ ६०॥ कालात्मकस्य देवस्य राग्रेर्व्यक्ति(१)मजानता। कतं समस्तं व्यथं स्थादन्नेन ज्ञानमानिना ॥ ६१ ॥ तसात् सर्व्यप्रयतेन राशीन् साधिपतीन् क्रमात्। त्रवगस्यानुरूपाणि मण्डलानि च नान्यधी: ॥ ६२ ॥ उपक्रमदर्चियितुं होतुं वा सर्व्वदेवताः। रजांसि पञ्चवर्णानि पञ्चद्रव्यात्मकानि च ॥ ६३ ॥ पीतश्कारणंशितिश्यामान्येतानि भूतशः। हारिट्रं स्याट्रज: पीतं ताण्डुलच सितं भवेत्॥ ६४॥ तथा दीषारजः चारसंयुक्तं रक्तमुचते। क्षणां दग्धपुलाकोत्यं ग्यामं विल्वदलादिकम् ॥ ६५॥ सितेन रजसा कार्याः सीमारेखा विपश्चिता। त्रङ्गुलोसेधविस्ताराः सर्वा मण्डलकर्मसु ॥ <sub>६६ ॥</sub> पीता स्यात् कार्णिका शक्तपीतरकाय केसरा:। दलान्यच्छान्यन्तरालं श्यामचूर्णैन पूरयेत्॥ ६०॥

<sup>(</sup>१) "राधिव्यांप्तिम्" द्रति वा पाठः।

सितरक्तासितेर्व्वर्थेर्वृत्तत्वयसुदीरितम्।
नानावर्णविचित्राः स्युश्चित्राकाराय वीययः ॥ ६८ ॥
द्वारशोभोपश्चोभास्ताः सितरक्तनिशासिताः।
राश्चिक्रावशिष्टानि कोणान्यस्तिषु यानि वै।
पीठपादानि तानि स्युरक्णान्यसितानि च ॥ ६८ ॥
भ्रथवाक्णानि दल्लानि च तथादलसन्यिरप्यसितक्रभवति।
भ्रसिताक्णाच्छरजसा विहितान्यपि वर्त्तुलानि कथयन्यपरं॥ ७० ॥

॥ 🛪 ॥ इति स्रीप्रपञ्चसारे पञ्चमः पटनः ॥ 🕸 ॥

### षष्ठः पटलः।

----

त्रय पुनराचम्य गुरुः प्राग्वदनो विष्टरोपविष्टः सन्। प्राणायामं सनिपिन्यासं काला न्यसेत्तहथादीन्॥१॥ ऋषिग्रें स्वाच्छिरसैव धार्थः छन्दोऽचरलाद्रसनागतं स्वात्। धियावगन्तव्यतया सदैव ऋदि प्रदिष्टा सनुदेवता च ॥ २ ॥ ऋषिर्व्यणीदिकी धातू स्तो गत्या प्रापणिन च। यात्याभ्यां यत्सक्पं स गुतः स्याद्विवाचकः॥ ३॥ इच्छादानार्धकी धातु स्तः छाद्योऽन्यस दादिकः। तयोरिच्छां ददातीति छन्दो मन्तार्णवाचकम्॥ ४॥ श्रात्मनी देवताभावप्रदानाहेवतिति च। पटं समस्ततन्त्रेषु विद्विः समुदीरितम् ॥ ५ ॥ द्वदयिशरसो: शिखायां कवचाच्यस्तेषु सहचतुर्थीषु ! नत्या इत्या च वषट् इं वीषट् फट्पदैः षड्क्विधिः ॥ ६ ॥ दृदयं बुडिगम्यलाग्रणामः स्थात्रमः पदम्। क्रियते हृदयेनातो बुडिगम्या नमस्त्रिया ॥ ७॥ तुङ्गार्थेलाच्छिर: खे खे विषयाहरणे दिठ:। शिरोमन्त्रेण चोत्तुङ्गविषयाद्वतिरीरिता ॥ ८॥ शिखा तेज: समुद्दिष्टा वषड़ित्यङ्गमुचते। तत्तेजोऽस्य ततुः प्रोक्ता शिखामन्त्रेण मन्त्रिणः ॥ ८॥ कवग्रहण द्रत्यसाद्वातोः कवचसभावः। हुन्तेजस्तेजसा देही ग्टह्मते कवचन्ततः ॥ १०॥ नेतं दृष्टिः समुद्दिष्टा वीषड्दर्भनमुच्यते । दर्भनं हिंग येन स्थातत्तेजो नेववाचकम् ॥ ११ ॥

ग्रसुत्र सादिकी धातू स्तः चेपचलनार्यकी। ताभ्यामनिष्टमाचिष्यं चालयेत् फट् पदाग्निना ॥ १२ ॥ ग्रङ्गमला इमे प्रोताः सर्व्वतन्त्रेष स्रिमिः। पञ्चेव यस्य मन्त्रस्य भवन्यङ्गानि मन्त्रिणाम् ॥ १३ ॥ सर्वेषिप च मन्त्रेषु नेवलोपो विधीयते। चङ्गलीषु क्रमादङ्गेरङ्ग्ष्ठादिषु विन्यसेत्॥ १४॥ कनिष्टान्तासु तद्वाद्यतत्वयोः करयोः सुधीः। श्रस्त्रेण तालचितयं कला तेनैव बन्धयेत ॥ १५ ॥ दिशो दशक्रमादङ्गषट्कं वा पञ्चकं न्यसेत्। जपारको सन्नान्तु सामान्येयं प्रकल्पना ॥ १६ ॥ गृह्वं सगन्धपुष्पाचततीयं वासतः प्रविन्धस्य। साङ्गं मन्त्रं पूजामूत्तीं (१) न्यसेट्गुरूपदेशेन ॥ १० ॥ न्यसेच दचभागे समनः पात्रं तथाऽभितो दीपान । यन्यताधनमखिलं प्रतो गन्धाचतादिकं मन्ती॥ १८॥ प्रथमं निजसव्यतो यथावलयजेद्देवमयान् महागुरून् स्वान् । गणनायकमन्यत्य पागाङ्गरन्ताभयहस्तमुज्वलाङ्गम् ॥ १८ ॥ रतं धर्मं द्वषतनुमयाग्नी हरिं ग्यामवर्णं ज्ञानं रचोदिशि सर्ति पीतच वैराग्यसंज्ञम । भूताकारं दिरदतनुमैखर्थमीग्रे च क्रणां नज्पूर्वेस्तैर्येजतु दिशि चित्राणि गात्राणि पीठे ॥ २०॥ मध्ये नन्तं पद्ममिसंय स्याँ सीमं विद्वा तारवर्णे विभन्ते:। सत्वादीं वीन् गुणानात्मयुक्तान् मकीः किञ्चल्केषु मध्ये यजेच॥२१॥ खेताकणारतापीताध्यामानलोपमाः प्रोताः। श्रञ्जनजपासमानवर्णास्तेजोरूपाय प्रक्रयः प्रोक्ताः॥ २२॥

<sup>(</sup>१) "पूजामूर्चीः" इति पाठानरम्।

विन्यस्य कर्णिकोपरि शालीस्तदुपरि तण्ड्लां यत्या। तेषासुपरि च दर्भान् दर्भीपरि कूर्चमचतोपेतम् ॥ २३ ॥ त्रिगुणेन च तन्तुरूपभाजा परितोऽयोपरिवेष्टितं यथावत् । नघुनानघ्ध्रपितच कूचींपरि कुमां निद्धातु तारजापी ॥ २४ ॥ न्यस्य दर्भमयकूर्चेमचतायन्वितं सनवरत्नवं (१) घटे। पूरयेत् सह कषादिकान्तगैरचरीषधिविपाचितैर्जलैः ॥ २५ ॥ श्रयवा दशमूलपुष्यदुग्धाङ्किपचमीत्क्षियतैः कषायतोयैः। स्तनज (२) दुमचर्मसाधितैर्वा सिलतैः संयतधीः ग्रभोदकैर्वा ॥२६॥ मक्के कषायोदकपूरिते च विलोख सम्यग्विधिनाष्टगन्यम्। कलाः समाबाह्य विनिचिपेत्तत्कायोदकापूर्णमुखे च कुम्रो ॥२०॥ विविधं गन्धाष्टकमपि शात्तेयं वैशावच शैवमपि। गन्धाष्टकीन प्रति: स्थात् क्रमग्रो मन्त्रिणाञ्चतेऽनन्ता ॥ २८ ॥ चन्दनकर्पूरागुरुक्षुङ्गमकपिमांसिरीचनाचोराः। गसाष्ट्रकमपि शक्तेः सान्निध्यकरच्च लोकरच्चनकत्॥ २८॥ चन्दनक्लीवेरागुरुकुष्ठास्रुग्रीरमांसिमुरमपरम्। चन्दनकर्परागुरुदलरुधिरक्षशीतरोगजमपरम् ॥ ३०॥ श्रष्टचिंग्रायभेदेन याः कलाः प्रागुदीरिताः । गुरूपदेशक्रमतस्ता विद्वान् विनियोजयेत् ॥ ३१॥ याः पञ्चामलाकारापञ्चभेदसमुखिताः। पञ्च पञ्चनसभिना विदुस्तास्तत्त्ववेदिनः ॥ ३२ ॥ सप्तालकस्य तारस्य परी दी तु परी यतः। ततसु ग्रातिशान्ताखी पठाते न परै: सह ॥ ३३॥ प्रथमं प्रकृति हैं सः प्रतिहि शुरनन्तरः। त्रैयम्बनं स्तीयं स्थात् चतुर्थस्तत्पदादिकः ॥ ३४ ॥

<sup>(</sup>१) "सनवरत्वक्षम्" दति पाठान्तरम्। (२) "स्यबज" दिति पाठान्तरम्।

विषायीनिरितीत्यादिः पञ्चमः कल्पातां मनुः। चतुर्नवितमन्त्रात्मा देवताबाद्य पूर्य्यताम् ॥ ३५ ॥ श्रव याः पञ्च संप्रोक्ता ऋचस्तारस्य पञ्चिभः। कलाप्रभेदैश्व मिथो युज्यन्ते ताः पृथक् क्रमात्॥ ३६॥ क्ष्यात् प्राणप्रतिष्ठाच तव तव समाहित:। प्राणप्रतिष्ठामन्त्रेण पुनस्तीयं कलात्मकम्। उचारयन् सूलमन्त्रं कलमे सिवधापयेत्॥ ३०॥ प्रोक्षा पूर्वममुख गव्दमय च प्राणा दह प्राणका स्तदजीव इह स्थितित च तथा सर्वेन्द्रियाणीति च। तददाज्ञनसावुदीय्यं तदनु प्राणा दह यान्विति स्वाहान्तं प्रजिपनानुं निशितधीः प्राणान् प्रतिष्ठापयेत् ॥ ३८ ॥ श्रव्याम्यस्तवकैः स्वामवसरीयुकैः। सुरतक्षिया पिधाय कुमामुखं विष्टयीत वासीभ्याम् ॥ ३८ ॥ पुनस्तीयगतं देवं साध्यमन्तानुक्पतः। सक्लीक्षत्य च गुरुरपचारान् समाचरेत्॥ ४०॥ त्रासनखागते सार्घ्यपाद्ये साचमनीयके। मधुपकीचमस्नानवसनाभरणान्यपि ॥ ४१ ॥ सुगन्धसुमनोधूपदीपान्नैवैद्यवन्दने । प्रयोजयेद्चनायासुपचारांसु षोड्य ॥ ४२ ॥ श्रर्घपाद्याचमनमधुपर्काचमनान्यपि । गन्धादयो निवेदाान्ता उपचारा दय क्रमात्॥ ४३॥ गसादिका निवेद्यान्ता पूजा पञ्चोपचारकी। सपर्थाः विविधाः प्रोक्तास्तासामिकां समाचरेत्॥ ४४॥ गन्धपुष्पाचतयवक्ष्माग्रतिलस्प्रेपाः । दूर्वी चेति क्रमादर्घद्रवाष्ट्रकसुदीरितम् ॥ ४५ ॥

पाद्यं श्यामाकदूर्वे। जविष्णुक्रान्ताभिक्चते। जातीलवङ्गककोलेमेतमाचमनीयकम्॥ ४६॥ मधुपर्वेच सचौद्रं द्धि प्रोत्तं मनीषिभि:। गुडाभिरिङ्किचिहितं पुनराचमनीयकम् ॥ ४०॥ चन्दनागुरुकपूरपङ्गं गन्धमिहिष्यते। तुलस्यौ पङ्कज जात्यौ कीतच्यौ करवीरकौ ॥ ४८ ॥ शस्तानि दश पुषाणि तथा रक्तोत्पलानि च। उत्पन्तानि च नीनानि नुमुदानि च मानती (१)॥ ४८॥ मिला (२) कुन्दमन्दारनन्यावत्ती दिकानि च। पलाग्रपाटली चार्घपारन्त्यावर्त्तकानि च (३)॥ ५०॥ चम्पकानि (४) सनागानि रक्तमन्दारकाणि च। श्रमोको इवविच्वोत्यक िष्कारो इवानि च ॥ ५१॥ सगन्धानि सुरूपाणि खागमोत्तानि यानि च। मुकुलै: पतितैर्म्जानै: शीर्णैर्वा जन्तुदूषितै: ॥ ५२ ॥ श्राघातरङ्गसंस्ष्टैरिषतैरिप नार्चेयेत्। सगुग्ग्वगुरूशीरसिताच्यमधुचन्दनै:॥ ५३॥ साराङ्गारे विनिचिप्तमेन्त्री नीचैः प्रधूपयेत्। गोसर्पिषा वा तैलीन वर्च्या च लघुगर्भया ॥ ५८ ॥ दीपितं सुरभिं शुइं दीपसुचैः प्रदीपयेत्। स्थितिन स्रश्रुहेन पायसेन स्रमिष्धा। सितोपदंशकदलीदध्याचैश्व निवेदयेत्॥ ५५॥

<sup>(</sup>१) "कह्लारक्षदानि च" इति पाठान्तरम।

<sup>(</sup>३) "माखती" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "पनामपाटनापार्थपारत्यावर्त्तकानि च" इति पाठानारम्।

<sup>(8) &</sup>quot;उत्पन्नानि" दति वा पाठः।

वर्षें भेतुप्रपुटितै: असम: मतार्डें व्यक्तिमादिभियजीत् सकलासु मन्त्री। गन्धादिभिः प्रथमतो मनुदेवतासु चैलोक्यमोहनसिति प्रथितः प्रयोगः ॥ ५६ ॥ हृदयं सभिरस्तया शिखया कवचचित्रननादिकास्तिषु । पुरती नयनं दियां सुमन्ती पुनरस्तव समर्चे येत् क्रमात् ॥ ५० ॥ हारस्कृटिककलायाञ्चनपिङ्गलबद्धिरोचिषी जलनाः। त्रभगवरोद्यतहस्ताः प्रधानतनवोऽङ्गदेवताः कथिताः ॥ ५८ ॥ यादावङ्गावरणन्तन्त्रत्वादीरितं विधानेषु। अन्ते च लोकपालावृतिर्यं कुलिगादिकानाच ॥ ५८॥ इन्द्राग्नियसनिशाचरवरूणानिलधनेशियाहिपतिविधयः। जात्यधिपहेतिवाहनपरिवारान्ताः क्रमेण यष्टव्याः॥ ६०॥ पीतः पिङः क्वां धूनः खेतय धूम्वितराक्ताः। काषायारुणास्वुजाभा लोकीणा वासवादयः प्रोक्ताः ॥ ६१ ॥ वचं सप्रतिर्देखः खद्भः पागाङ्गी गराय्ती । रथचरणनिनमंत्री प्रोक्तान्यस्त्राणि लोकपालानाम् ॥ ६२ ॥ पीतहिमजलदगगनाचिरप्रभारताञ्चन्दनीलक्चः। करविन्दारुणवर्णीः (१) प्रोक्ताः स्युर्व्वर्णतोऽपि वजाद्याः॥ ६३॥ क्तते निवेद्ये च ततो मग्डलं परितः क्रमात । मङ्गलाऽङ्गरपात्राणि स्थापनीयानि मन्त्रिणा ॥ ६४ ॥ उपलिप्य कुण्डमत खचरणयोग्या विकिख्य रेखाय। अभ्युच्य प्रणवेन प्रकल्पयेद्योगविष्टरं मन्ती ॥ ६५॥ श्रयवा षट्कोणाइतित्रकोणके गुरुजनीपदेशीन। प्राणाग्निहोत्रविधिनाप्यावसयीयाह्नयेऽनलस्थाने ॥ ६६ ॥ तवायो सदतुमतीमतीन्द्रियाभां संस्मृत्य सक्तजगन्मयीच गिताम्।

तद्योनी मिणभवमारणेयकं वा तारेणाचिपतु ग्रहीत्यमेव वामि म ॥ ६०॥

<sup>(</sup>१) "जुरुविन्दार्णवर्णाः" इति पाठान्तरम ।

चित्पिङ्गलपदमुक्ता हनदहपचयुग्मकानि सर्वेत्रम्। भाजापयाऽग्निजाये प्रभाष्य मनुनाऽसुनाऽनलं ज्वालयेत् ॥ ६८ ॥ श्रमिनं प्रज्वितितं वन्दे जातवेदं हुताश्रनम्। सुवर्षवर्षममलं समिदं विश्वती सुखम् ॥ ६८ ॥ श्रनेन ज्वलितं मन्त्रेणोपतिष्ठे बता शनम्। ततः प्रविन्यसेद्देहे जिह्वामन्त्रै विभावसोः ॥ ७० ॥ सलिङ्गगुदमूडीस्थनासानिनेषु च क्रमात्। ससर्वाङ्गेषु जिह्नाय वच्चन्ते त्रिविधात्मिकाः॥ ७१॥ हिरखा गगना रक्ता क्षणा चैव तु सुप्रभा। वहुरूपाऽतिरक्षा च जिल्लाः सप्तेति सात्विकाः ॥ ७२ ॥ पद्मरागा सुपर्णी (१) च खतीया भद्रलोहिता (२)। लोहिताख्या तथा खेता धूमिनी सकरालिका॥ ७३॥ राजस्यः कथिता जिह्वाः क्रमात् कल्याणरेतसः। विम्बसूर्त्तिस्फुलिङ्गिन्धी घूसवर्षी सनोजवा॥ ७४॥ लोहिता च करालाख्या काली तामसजिह्विका:। अन नेरार्घिविन्दन्ताः पादियान्ताचरान्विताः ॥ ७५ ॥ सालिका दिव्यपूजासु राजस्यः कास्यकभैसु। तामस्यः क्रुरकार्योषु प्रयोक्तत्या विपश्चिता ॥ ०६ ॥ सराः सपित्रगत्धर्वयत्त्वनागपिषाचकाः। राचसाय क्रमादग्नेरायिता रसनास्त्रमी (३)॥ ७०॥ जिल्लास विद्यादीनां तत्तलार्थसमाप्तये। जुहुयाद्वाञ्कितां सिद्धिं दयुस्ता देवता मता: ॥ ७८ ॥ खनामसदृशाकाराः प्रायो जिल्ला इविर्मुजः। मन्त्री प्रविन्धसेइयो वक्करङ्गानि वै क्रमात्॥ ७८॥



<sup>&</sup>quot;सुवर्णां" इति पाठानारम्। (३) "रसनास्त्रमी" इति पाठानारस्।

<sup>&</sup>quot;स्ट्रजोहिता" द्रति पाठानरम्।

सहस्राचि: स्रस्तिपूर्णे उत्तिष्ठपुरुषस्तथा। धूमव्यापी सप्तजिह्वो धनुर्देर इतीरितः॥ ८०॥ ग्रङ्गमन्त्रान् क्रमादष्टमूर्त्तीयाय प्रविन्यसेत्। मूर्डींसपार्खेकवासुकिटपार्खींसकेषु च ॥ ८१ ॥ प्रादिचिषेन विन्यस्येद्यथावहेशिकोत्तमः। जातवेदाः सप्तजिह्वो हव्यवाहन एव च ॥ ८२ ॥ ग्रखोदरजसंज्ञय सवैखानर एव च। कौमारतेजास तथा विखेरेवमुखाद्वयी ॥ ५२ ॥ स्युरष्टमूर्त्तयो वक्करग्नये पदपूर्व्विकाः। प्रणवादिनमोऽन्ताश्च पुनईर्भचतुष्टयैः ॥ ८४ ॥ दिवन्नमात्संपरिस्तीर्थं सम्यग्गन्धादिभिर्यजेत्। मधी च कोणषट्की च जिहाभि: कैसरेषु च॥ ८५॥ यङ्गमन्त्रेस्ततो बाह्ये चाष्टभिर्मार्तिभः क्रमात्। ततोऽग्निमनुना तेन मन्त्री मध्ये च संयजेत ॥ ८६ ॥ वैखानरं जातवेदसुक्का चेहावहीत च। लोहिताचपदं सर्व्यकसीणीति समीरयेत्। ब्रयाच साधयेत्यन्ते विज्ञजायाऽन्तिको मनु: ॥ ८० ॥

विनयनमर्गाप्तावहमीलिं स्युक्तांयक्षमर्गमनेकाकत्यमभोजसंस्थम् ।
यभिमतवरणिकस्तिस्तिकाभीतिहस्तं
नमत कनकमालालङ्कातांसं क्षणानुम् ॥ ८८ ॥
जिह्वा ज्वालार्ग्यः प्रोक्ता वराभययुतानि च ।
यङ्कानि मूर्त्यः प्रिक्तसिस्तिकोद्यतदोईयाः ॥ ८८ ॥
संस्तिन प्रतेनाऽभिद्योतनोद्योतितेन च ।
व्याहृत्यनन्तरं तेन मनुना जुहुयान्विष्यः ॥ ८० ॥

गर्भाधानादिका वज्ले: समुद्रान्तादिका:। क्रियास्तारेण वै क्रयादाच्या हुत्यष्टकी: पृथक् ॥ ८१ ॥ जिह्वाङ्गभूत्तिमनुभिरेकाहृत्या(१)हुनैत्ततः। जिह्वायां मध्यसंस्थायां मन्त्री ज्वालावलीतनी ॥ ८२ ॥ ताराचैईग्रभिभेंदै: पूर्वपूर्वसमन्वितै:। मनुना गाणपत्येन हुनित्यूवें दशाहुती: ॥ ८३॥ जुडुयाच चतुर्कारं समस्तेनैव तेन तु। याच्येन साध्यमनुना पच्चविंग्रतिसंख्यकम (२) ॥ ८४ ॥ ज्हुयात् सर्वेहोमेषु सुधीरनलत्सये। तान्त्रिकाणामयं न्यायो इतानां ससुदीरितः ॥ ८५ ॥ पुनः साध्येन मनुना इनेदष्टसहस्रकम्। अथवाष्ट्रशतं सिं : संयुक्तेन प्रयोन्धसा ॥ ८६ ॥ द्रवैर्विधानप्रोत्तेर्वा महाव्याहृतिपश्चिमम्। प्रनः समापयेद्वीमं परिषेकाऽवसानकम् ॥ ८०॥ भूर्भवः खर्भभवः यु वें खाहान्तमेव च। श्रमये च पृथियै च महते च समन्वितम् ॥ ১८॥ वायवे चान्तरिचाय महते च समन्वितम्। यादित्याय च वै दिवे महते च समन्वितम ॥ ८८॥ चन्द्रमसे नचनेभ्यो दिगाय महतेऽन्वितम्। महाव्याहृतयस्त्रेताः सर्व्वशो देवतासयाः ॥ १००॥ ब्रह्मापणाख्यमनुना पुनरष्टावयाहृती:। जुडुयानान्ववर्योण नर्मवन्धविमुत्तये॥ १०१॥ इत: पूर्वं प्राणवृडिदेहधमाधिकारत:। जायत् खप्नसुषुप्तीनामन्तेऽवस्थास्तितीरयेत् ॥ १०२ ॥

<sup>(</sup>१) "एकाव्रत्या"इतिपाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "इनेदष्सइसकम्" इति पादान्तरम्।

ततः सनसा वाचा कर्यापिति प्रभाषयेत्। हस्ताभ्याच तथा पद्मामुद्रेणिति भाषयेत्॥ १०३॥ शिशा च यत् स्मृतं प्रोक्ता यदुक्तं यत्कृतन्तया। तसर्विमिति सभाष्य ब्रह्मापेणपदं वदेत् ॥ १०४ ॥ भवलन्ते द्विठयायं ब्रह्मार्पणमनुसैतः। हुते तु देशिकः पञ्चाचाग्डले बलिमारभेत्॥ १०५॥ नचताणां सराभीनां सवाराणां ययाक्रमम्। दद्याइतिं गन्धपुष्पध्पदीपक्तमादरात्॥ १०६॥ ताराणामिश्वनादीनां राशिः पादाधिकं इयम्। मेषादिमुक्ता नचनसंज्ञापूर्ञ्चमनन्तरम् ॥ १०० ॥ देवताभ्यः पदं प्रोत्ता दिवा नत्तं पदं वदेत्। चारिभ्यश्वाय सर्वेभ्यो भूतेभ्यश्व नमो वदेत् ॥ १०८॥ एवं राशी तु सम्पूर्णं तिस्मंस्तद्वयोजयेत्। तथा राध्यिषपानाञ्च ग्रहाणां तत्र तत्र तु ॥ १०८ ॥ सप्तानां करणानाच दद्यासीनाह्रमेषयोः। श्रन्तराचे बिलस्त्वेवं संप्रोत्तः वालगात्मवः ॥ ११० ॥ पुनर्निवेद्यसुद्धत्य पुरावत् परिपूच्य च। मुखवासादिकं दत्त्वा सुत्या तद्युक्तया पुनः ॥ १११ ॥ सुला यथावग्रणमेइतियुत्तसु साधकः। त्रष्टाङ्गं वापि पञ्चाङ्गसुभाभ्यां वा समाहित: ॥ ११२ ॥ दोभ्या पदाभ्यां जानुभ्यासुरसा शिरसा ह्या। वचसा मनसा चेति प्रणामीऽष्टाङ्क ईरित: ॥ ११३ ॥ बाहुभ्याञ्च सजानुभ्यां शिरसा वचसा धिया। पञ्चाङ्गंकः प्रणामः स्थात् पूजासु प्रवराविमी ॥ ११४ ॥ गुर्वाद्यास्तारादिका यागमन्त्रा लोकियान्तास्ते चतुर्वीनमोऽन्ताः। पूजायामप्यन्निकार्थे हिठान्ता वीजैः पूजा स्थादिभक्त्या वियुक्तैः ॥११५॥ वासमी च पुनरङ्गुलिभूषां होमकत् सुमुखजप्रवरेषु । देखरापेणिमिति प्रति दत्त्वा वर्षितो दिजमुखेरितवाग्मिः ॥ ११६ ॥ नला ततस्तनुस्रते परमात्मने स्वं द्रव्यार्षमेव गुरवे चतुरंग्रकं वा । दत्त्वा दणांग्रमथवापि च वित्तगाठ्यं हिलापेयेत्रिजतनुं तदधीनचेताः ॥११०॥

श्रय पटुतरसुख्यवाद्यघोषेर्द्विनसुखिनष्यतदाशिषां रवेण ।
सुनियतमिष सुख्यितं च शिष्यं कलशजलैरिभिषेचयेद्ययावत् ॥ ११८ ॥
यथा पुरा पूरितमचरैर्घटै: सुधामयै: शिष्यतनौ तथैव तै: ।
प्रपूरयन्मिन्ववरोऽभिषेचयेदवाप्तये सङ्घु यथेष्टसम्पदाम् ॥ ११८ ॥
विमले परिधाय वाससी पुनराचम्य गुरुं प्रणम्य च ।
निकटे ससुपासते वदेदिप शिष्याय मनुं विश्रो गुरुः (१) ॥ १२० ॥

गुरुषा समनुग्रहीतं मन्त्रं सची जपेच्छताहत्त्वा।
गुरुदेवतामनूनामैक्यं सभावयन् धिया शिष्यः ॥ १२१ ॥
मन्त्रे मन्त्रगुराविप मन्त्री मन्त्रस्य देवतायाच ।

विषु विहितसततभिक्तः प्रेत्येह निजेषितं फलं सभते ॥ १२२ ॥
सङ्घेपादिति गदिता हिताय दीचा जप्तृणां प्रवरफलप्रदाऽचिराय ।
प्राप्येनां जपविधिरादरेण कार्यो विहिद्धः सहुतविधिर्निजेष्टसिढेर ॥ १२३ ॥

प्रोक्तेनेवं कलग्रविधिनेकेन वाऽनेककुभै-भैक्या यो वा सुमितिरभिषिचेत्ररो मन्त्रजापी। कामान् प्राप्नोत्ययमिच परनापि किंतव चितं लोकैंचिन्त्यो न खलु मिणमन्त्रीषधीनां प्रभाव:॥ १२४॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे षष्ठः पटनः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "निकटे ससपासती वदेदणं शिष्यस मन् तिथी गुरुः" इति पाठान्तरम् ।

# सप्तमः पटलः।

श्रयाचराणामधिदेवतायाः समस्तवीधस्थितिदीपिकायाः । श्रमेषदु:खप्रमाय नृणां वच्चे जपादे: प्रवरं विधानम् ॥ १ ॥ ब्रह्मास्या ऋषिरीरितः सुमतिभिर्गायत्रमुक्तच त-च्छन्दस्त्वेव सरस्तरी निगदिता मन्त्रेषु तद्देवता। <del>ष्राद्यन्तखरषट्</del>कलघृपरयोरन्तस्थितैः कादिभि-र्वर्गेर्यान्तगृतैः क्रमेण कथितान्यस्याः (१) षड्ड्रानि च ॥ २ ॥ पञ्चाग्रदर्णभेदैर्ब्विहितवदनदो:पादयुक् चिवचो-देशां भाखलपद्दीकलितयियकामिन्दुकुन्दावदाताम्। श्रवसक्यविन्तालिखितवरकरां त्रीचणां पद्मसंस्था-मच्छाकत्यामतुच्छंस्तनजघनभरां भारतीं तां नमामि ॥ ३ ॥ काननहत्तदाचित्रतिनो गण्डीष्ठदण्डमूई।स्ये। दो:पत्सन्ययनेषु च पार्श्वदयप्रष्ठनाभिजठरेषु ॥ ४ ॥ द्वहोर्मूनापरगनकचेषु द्वदादिपाणिपादयुगे। जठरानलयोर्व्यापकसंज्ञात्र्यस्थेदयो वर्णान् क्रमगः ॥ ५॥ संदीचितो विमलधीर्गुरुणाऽनुशिष्टो लचं न्यसेत् सुनियतः प्रजपेच तावत्। यन्ते sयुतं प्रति हुनेना धुरत्वयार्त्ते: ग्रह्वेस्ति चैरिप यजे दिनशो sचरेशीम् ॥ ६ ॥ व्योमावि:सचतुईशखरविसर्गान्तस्फुरलार्णिकं किञ्जल्कालिखितस्वरं प्रतिदलप्रारव्यवर्गाष्टकम्। चाविखेन च सप्तमार्णवयुजासामासु संविष्टितं वर्णां जो शिरसि स्मृतं विषगदप्रध्वंसि सृत्युष्त्रयम्॥०॥

<sup>(</sup>२) "न्यासाः षड्क्रानि च" द्रति पाठानारस।

प्रविधाय पद्ममय पीठमयो कथितक्रमेण विधिनाभियजेत्। नवभिष प्रक्तिभिरिहैव सहावरणै: समर्चयत वर्णतनुम् ॥ ८॥ मेधा प्रज्ञा प्रभा विद्या धीर्धृतिस्त्रुतिव्हय:। विद्येखरीति संप्रोता भारत्या नव प्रत्यः॥ ८॥ यङ्गान्यादी तदनु च कलायुग्मयसाष्ट्रवर्गान् ब्रह्माखाद्याः प्रतमखमुखाद्यानयो लोकपालान् । मुख्येर्गन्धेः प्रवरक्षसमिधूपदीपैर्निवेदी-र्व्वर्णीन् जापी यजतु दिनशो भारतीं भितानमः ॥ १०॥ ब्रह्माणी माहेगी कीमारी वैशावी च वाराही। इन्द्राणी चामुख्डा समहालच्यीश मातरः प्रोत्ताः ॥ ११ ॥ वर्गस्वरयादां याः क्रमेण कलधीतरजततास्त्राः स्यः। इति रचितं रचकमिदं साधकसर्वार्थदायि सततं स्थात्॥ १२॥ विवारमधः परिजप्तमेतया पिवेहिनादावपि विद्याया सुधीः। श्रनेडमूकोऽपि कविलगर्वितः पराञ्च सिद्धिं (१) लभतेऽकीमासतः ॥ १३ ॥ कमलोद्भवीषधिरसेन वचया पयसा च पक्षमथ सर्पिरिष । प्रयुताभिजप्तममुना दिनशो लिइतां कविभवति वसरतः॥ १४॥ वर्णीवध्यास्ताभिः कलग्रममलधीरद्विरापृथ्यं नृनं

प्रातस्तेनाभिषिञ्चद्यायतपरिजप्तेन यं वापि मासम्। स स्थानोधेन्दिरायु: प्रश्मकवियशो (२) विश्वसंवादयुक्तो नारी बन्धापि नानागुणगणनिलयं पुत्रवर्ध्यं प्रस्ते॥ १५॥ षाधारोद्यच्छितिविन्द्रसिताया वक्के मूर्डेन्दुं यसन्स्याः प्रभायाः। चाद्यान्तार्णान् पातयेद्वक्किसोमप्रोतानान्त्री मुचते रोगजातै: ॥ १६ ॥ विन्यासैरथ सजपेईताईनाद्यैद्यानिन प्रभजित भारतीं नरो यः। स सीमान् पुनरिचरेण काव्यकत्ती च्लेलादीन् जयति जरापसृत्यरोगै: ॥१०॥

<sup>(</sup>१) "कीर्त्तिम्" इति पाठान्तरम्। (२) "प्रथमकविवशः" इति वा पाठः।

कलाः कलानादभवा वदन्यजाः कचादिवणीनुभवाष्टतादिकान् । पयादिकासाचरजाय विन्दुजा: क्रमादनन्तावधिकासु षादिकान् ॥ १८॥ क्रियात कलाभिराभिर्मन्ती दिनग्रस्तनी कलान्यासम्। सानिध्यक्तत् स मर्च्यः (१) प्रतिमाकलगादिषु प्रविज्ञयः ॥ १८ ॥ मन्त्रोद्वारविधानेन वर्णव्यत्यासङ्गृप्तिरुदिष्टा। श्राभिः श्रीकण्ठादिग्रोतीर्वा नामभिर्वा विगेषज्ञैः ॥ २०॥ श्रष्टाचरोत्तमनुवर्थविशिष्टमूर्त्तिं संस्मृत्य विश्वामपि मन्त्रितमो यथावत् । वर्णैर्न्धमेदिप पुरेव च केमवादिमूर्च्या युतैर्व्वपुषि भक्तिभरावनम्बः ॥ २१ ॥ रदादीन् प्रक्तियुतान् न्यसेदाद्यांस्वगादिसप्तधातुयुतान् । श्रीकरहादी विद्वान् वर्णान् प्राग्वीजसंयुतां यापि ॥ २२ ॥ सिन्दूरकाञ्चनसमोभयभागमर्बनारी खरं गिरिसता इरिच क्रभूषम्। पामाभयाच्वनचेष्टदस्तमेवं स्मृत्वा न्यसेत् सकनवान्कितवसुसि है। २३॥ श्रत्या श्रतियोध्यां श्रतियोत्तीं भिरन्विते व्येणीं: श्रीमत्त्रा युगसाराचैरथवा विह्ति: सम्ह्रेचे न्यास: ॥ २४ ॥ श्रयानया पञ्चविभेदिभित्रया प्रपञ्चयागस्य विधिः प्रकथते । क्षते तु यिमानिह साधकोत्तमाः प्रयान्ति निर्वाणपदं तदव्ययम ॥ २५ ॥ पूर्वं महागणपतिं खविधानसिंदक्षपञ्च साङ्गमिष सावरणं विचिन्छ। वीजेन संयुतस्चा प्रजपेत मालामन्तं निजेष्टविश्रयेऽविहतो यथावत् ॥ २६ ॥ सचतुः खारिंगदारं बीजं तयैकवारस्चम्। प्रजपेचतुरावृत्या मानापूर्वं मनुष्य मन्त्रितमः ॥ २०॥ समुनिच्छन्दो दैवतमपि साङ्गमाढकां च विन्यस्थेत । प्रागभि हितेन विधिना वारित्रतयं ग्रहां सप्त तथा ॥ २८ ॥ वदने च बाहुपादिहतये जठरे च वचसि यथावत्।

अर्काद्यान्विन्यसेत् क्रमेण मन्त्री खरादिवर्गेशान् ॥ २८ ॥

<sup>(</sup>१) "समर्थः" इति वा पाठः।

तार्य ग्रातिरज्या परमात्मवीजं वक्रेः प्रिया च गदिता इति पञ्च मन्ताः। एभिस्तृतीयलिपिभिः कथितः प्रपञ्च-यागाह्वयो हतविधि: सक्तलार्थदायी ॥३०॥ ब्रह्मा स्थाद्देषिरस्य च क्रन्दः परमान्विता च गायची। सकलपदार्थानुगतं परिपूर्णे (१) देवता परं च्योति: ॥ ३१ ॥ जायाग्नेई दयमधी शिर्ध सीऽइं इंसाला लय च गिखा खयच वनी। ताराख्यं समुदितमीचणं तथास्तं ्रपोत्तं स्वादिहरवर्णमङ्गमेवम् ॥ ३२ ॥ श्रवाकारहकारायावायी शान्तान्तिकी मन्। हकाराश्राप्यकारस विन्दः सर्गी च साचरम् ॥ ३३ ॥ साकारश्वालमन्त्रः षड्निद्रयात्मक उच्चते । सकारीकारहाकारा विन्दुः पञ्चार्णको मनुः॥ ३४॥ करणात्मसमायुक्तः परमात्माह्वयो मनुः। सवाकारै हेदीर्घाभ्यां विज्ञजायामनुर्भातः ॥ ३५॥ वागादीन्द्रियसिभन्नः सोऽयं पञ्चाचरात्मकः । तसादिभिः कतो न्यासो विग्रेषादवरो इकत्। ब्रह्मा बहत्त्या स्थात् परमपदेन प्रकाशितः प्रवरः ॥ ३६ ॥ गायकसन्त्राणनतो गायतं ससुदीरितं इन्दः। परमन्यद्रतिशयं वा ज्योतिस्तेजो निक्षिपतेऽन्यद्यत्॥ ३०॥ श्रतिशायि च नितरामिति कथितैवं देवता परं ज्योति:। खेति खर्ग: खेति चाला समुक्तो हैत्याइतिईति विद्याद्गतिञ्च॥ ३८॥ स्वर्गातावध्यातताधामगाखा वक्केजीया यत इयेत सर्वम्। स इति परिततं परन्तु तेजस्वमहमिति मय्यदिते मनोऽस्य यत्र ॥३८॥

<sup>(</sup>१) "सक्त जपदार्थसद्धेपरिपूर्णस्" इति वा पाठः।

तदिति सक्तवित्रकाशक्ष्पं कथितिमदं शिरमोऽपि मन्त्रमेवम्। हिमिति प्रकाशितो हंस इति च सक्त प्रकाशिनर्व्वाणम् ॥ ४०॥ श्रतुलमनुण्रमशीतं यत्तदितीस्यं प्रकाशितेह शिखा । प्रतिसच्य गुणनयानुबद्धं सकलं स्थावरजङ्गमाभिपूर्णम् ॥४१॥ खगुणैर्निजविन्दुसन्ततात्माऽखिननोत्तस्थितिवसीमन्त्र उत्तः। ग्राचैस्तिभेदैस्तपनान्तिकैर्यत् स्जत्यजस्तं जगतोऽस्य भावम् ॥ ४२ ॥ तेजस्तदेतन्मनुवर्थवस्य नेत्रचयं सन्त उदाहरन्ति । ह्यकाराख्यो धातुर्हरणार्थे साधकानभीष्टान् ॥ ४३ ॥ संहरतीति यदेतत्तेजोरूपं तदस्तमन्तः स्यात्। यदा लिपिविभिन्नोऽयं तदात्माष्टाचरः स्मृतः ॥ ४४ ॥ एतत् सर्वेप्रपञ्चस्य सृलमष्टाचरं सातम्। प्रपञ्चयागस्त्रमुना क्षतो न्यासविधिर्मातः ॥ ४५ ॥ वर्णेईहिऽनले द्रव्यैविद्यादुतविधि दिधा। मालकान्यासवलाई लिपिनाष्टाचरेण तु ॥ ४६ ॥ नित्यं न्यसेत् संयताका पञ्चाग्रदारमुत्तमम्। पञ्चन्नानेन्द्रिया बन्नाः सर्व्वास्तृ लिपयो मताः ॥ ४०॥ ताभिरारात्ततं सर्वे तत्तदिन्द्रियगोचरम्। स्मर्त्तव्याभेषलोकान्तर्वित्तिं यत्तेज ऐखरम् ॥ ४८॥ ब्रह्माग्नी जुहुयात्तस्मिन् सदा सर्वेत्र वर्त्तिन। ब्रह्माक्सिमेहामन्बैर्ब्ह्मविद्धिः समाहितैः। ब्रह्माग्नी ब्रह्महविषा हुतं ब्रह्मार्पणं स्मृतम् ॥ ४८ ॥ एवं वर्णविभेदभिन्नमदृढं मांसास्थिमजाहतं देहं तत् चरमचरे सुविग्रदे सर्वेत्र वर्त्तन्यथ। हुला ब्रह्महुताशने विमलधीस्तेजः खरूपी खयं भूला सर्वमनून् जपेदपि यजेदायेत्तवाराधयेत् ॥ ५०॥

श्रुडशाय सिवन्दुकाख्वय कलायुक्केशवायौर्युतः
श्रीकाण्डादियुतश्र श्राक्तिकमलामारैश्व चैकिकशः।
न्यासाखे दश्रधा प्रयङ्निगदिताः स्युक्रेद्धायागान्तिकाः
सर्व्ये साधकिषिद्धिसाधनिविधी सङ्कल्प्य कल्पद्धमाः॥ ५१॥
प्रपञ्चयागसु विश्रेषतो विपत्पपञ्चसंसारविश्रेषयापकः।
परच्च नित्यं भजतामयतः परस्य चार्थस्य निवेदकः सदा॥ ५२॥
द्रव्येर्थया येः क्रियते प्रपञ्चयागितया तानि तथैव सस्यक्।
यास्वप्यवस्थासु च ताश्च कल्वा प्राप्नोति यत्तत् कथ्यामि सर्व्यम् ॥५३॥
प्रोक्तक्रमेण विद्वान्तिकः(१)मिष इला प्रतेन मन्त्रितमः।
पकाव्या जुड्यात् प्रपञ्चयागाद्वयं प्रतेन ततः॥ ५४॥
श्रास्त्रश्चीदुम्बरम्चन्ययोधसम्भवाः सिमधः।
तिलस्षेपदीग्धप्रतान्यष्टद्रव्याणि संप्रदिष्टानि॥ ५५॥

एतेर्जुहोतु प्रयुताधिकलत्त्रसंख्यं मन्त्री ततोऽर्डमयवापि तदर्डकं यः। स त्वेहिकों सकलसिडिमवाप्य वाच्छा-योग्यां पुनः परतर च परत्र याति॥ ५६॥

एकदिकचिकचतुष्कश्रताभिवृद्धा तान्तां समीच्य विक्रतिं प्रजुहोतु मन्त्री। चुद्रज्वरादिविषमग्रहभूतयचरचः पिश्राचजनिते महति प्रकोपे॥ ५०॥

हादमसहस्त्रमयवा तिह्नगुणं वा चतुर्गुणं वायो जुहुयात्। चुद्रमहरिपुविषमच्चरभूतसम्भवे कोपे॥ ५८॥ अयथा प्रतिपत्तिमन्त्रकाणां प्रजपात् स्थादिह विस्मृतिनराणाम्। यमयेदिचरात् सहस्रहस्या मितमान् वसुभिरेभिरेव जुह्नन्॥ ५८॥ एतै: सहस्रहितयाभिष्ठद्या जुहोति यसु क्रमभो यथावत्। जयेत् चणेनैव स विस्मृतिच सापस्मृतिं भ्रापमवांच दोषान्॥ ६०॥

<sup>(</sup>१) "विद्वादिकम्" इति वा पाठः।

सधुरत्वयावसित्तेरितेलेचं जुद्दोति यो मन्ती।
तस्य सुराधिपविभवो सद्दद्धा त्यण्यल्यायते न चिरात्॥ ६१॥
लचं तदर्दकं वा सधुरत्वयसंयुतिर्द्धनेदितेः!
प्रव्यवयादयार्व्वाक् तिभुवनस्थिलं वजीकुरुति ॥ ६२॥
वश्चादिकानि कभीाण्यभिकाङ्कदेभिरेव स द्रव्येः।
जुद्ध्याच कार्ययुरुतालाघवसभिवीच्च योग्यपरिमाणम्॥ ६३॥
लचं तिलेव्वा जुद्धयादघानां मान्त्येत्र्वयेऽयो नलिनेर्ययावत्।
दीग्धेन पुष्ट्ये यमसे छतेन वश्चाय जातीकुसुमेच लाणः॥ ६४॥
मालीतण्डुलचूर्णकेस्त्रिमधुरासित्तेः स्वसाध्याक्ततिं
कालाऽष्टोर्द्वमताख्यमस्य शितधोः प्राणान् प्रतिष्ठाप्य च।
न्यासोक्तक्रमतो निमास जुद्ध्यात्तां सप्तरावं नरो
नारी वा वममिति सङ्घ विधिना तिनेव लोणेन वा॥ ६५॥
पञ्चाग्रदोषधिविपाचितपञ्चगव्यजाते छतेन मतद्वित्त सकलास्यदयावच्नत्।॥६६॥
तावत् प्रजप्य विधिनाभिसमर्च सिद्धं सस्माददीत सकलास्यदयावच्नत्।॥६६॥

श्रनुदिनमनुलिम्पेत्तेन किञ्चित् समदा-त्तिलकमपि विदध्यादुत्तमाङ्गे चिपेच । श्रनुतंतदुरितापसारभूतापसृत्यु-

ग्रहविषरहितः स्थात् प्रीयते च प्रजाभिः ॥ ६०॥
एकादगाईकणिकाम्बरकाञ्चनस्य दद्यात्तदैव गुरवेऽथ सहस्रहोमे ।
श्रद्धीर्द्वपञ्चकणिका दिगुणा च सादी स्थाहिन्निष्टकिया मुनिभिन्तिर्धेवम् ॥६८॥
निजिसितं दिव्यजनैः सुरद्रमात् समस्तमेव (१) प्रतिलभ्यते यथा ।
प्रपञ्चयागादिष साधकैस्तथा करप्रचेयाः सकलार्थसिद्धयः ॥ ६८ ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे सप्तमः पटनः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "व्ययतमेव" इति वा पाठः।

#### अष्टमः पटलः।

श्रय हितविधये विदुषां वच्चे प्राणाग्निहोत्रविहितविधिम्। बध्वा पद्मासनस्जुकायो सन्ती विभेत् पुरीवदनः ॥ १॥ यतेः सत्त्वनिवदमध्यमय तनायारजीवेष्टितं प्रायचोऽनिलदिगताखिजठरं मध्ये च नाभरधः। मध्ये प्राग्वर्णेन्द्रयाम्यलसितैः कुग्डैज्वेलदक्किभि-मुलाधारमनारतं समतलं योगी स्मरेत् सिड्ये ॥ २॥ मध्येन्द्रवर्णगणियमदिग्भवानि अमेण कुण्डानि। श्रावसयजसभ्याद्वनीयान्वाद्वार्थ्यगार्हपत्यानि ॥ ३ ॥ चिद्रपात् सक्तजप्रभाग्रभवकान्म् जप्रक्रत्यात्मनः कलार्कात् प्रतिलोमतोऽस्तमयीं ज्योतीक्चाच्छां धिया। स्प्रशमचरमालिकान्तु जुडुयात् कुख्डेषु तेषु क्रमात् कल्पान्ताग्निभिखारपुरत्कुहरकेष्वास्तावितां वर्णभः ॥ ४॥ चादास्ते सप्तवर्गा सरकतपश्चमेदाह्वनीलाभवर्णा भूयः स्वर्विद्रमाभाः कुलियसमन्तः पुष्यवैदूर्यभासः। सर्वे ते पञ्चगोऽभिस्ववदस्तमया व्यापकस्पर्भन्ता मुक्तामाणिकारूपाः सुमितिभिरुदिता बाष्ट्रयः खः खराख्याः ॥ ५ ॥ ष्टतानि (१) नेतोरस्तानरार्श्मेन्दस्य जीवस्य च सोमजस्य शुक्रारसोमांश्रमतां क्रमेण नवैव रतानि विदुनेवानाम् ॥ ६ ॥ द्रखेवं हुतविधिमन्वहं दिनादी ये सम्यग्विद्धति मन्त्रिणः ग्रतार्डम्। ते रत्नेरपि कनकांग्रकैः सधान्धैः सम्पदाः सकलजगिषया भवन्ति ॥ ७॥

<sup>(</sup>१) "एतानि" इति वा पाठः।

श्रन्यगवर्गान्याऽसे वासयवणान्ययावसयजाते । श्रसिताववर्गचतुर्थां सुद्धां सत्याद्वये च सत्रोताः ॥ ८॥ इल्युतवर्गहतीयी परा: शान्तीय प्रिम वक्की। स्गरेफफादिपच्चसयोऽतिथिलोचनानि मव्येऽग्नी ॥ ८ ॥ मज्जालग्वर्गादिकभौतिकभावाह्वयप्रतिष्ठाय। गाईपत्ये जुडुयादित्युतं होमकमं वर्णानाम् ॥ १०॥ व्योसा मध्योत्यितेशनावखिलमविरतं शब्दमैन्द्रेशनिलेन स्पर्धं खेनैव रूपं पुनरपरभवे सोमजेऽद्वीरसञ्च। याम्ये गन्धं पृथिब्योभयक्चिक्चिरेष्वचरीवैर्इनेदृयो मन्त्री स्थात् सर्व्ववेदाप्रतिमयनसमुद्रासितप्रत्यगात्मा॥ ११ ॥ सतारशत्याद्यजपान्तमेवं दुत्या महासाय शतार्हसंख्यम्। विन्यस्य तावच तयेव सुनमाताक्ततिर्नित्यतन्य भूयात् ॥ १२ ॥ कल्पादित्यमुख: खमूलविलसत् कल्पानलान्त: स्पुर-चन्द्रार्केग्रहकालभूतभुवनब्रह्मेग्रविष्णुदिकः (१)। श्रव्यतोऽचरसंज्ञकोऽस्तमयस्तेजोइयोद्ययमो नित्यानन्दमयस्वनादिनिधनो यः स्वात् स हंसात्मकः ॥ १३॥ अनुदिनसमुना भजतां विधिनाहारक्रियासु सन्दविदाम । प्राणाद्याः स्थमीरतो गाईपत्यादिकानि क्रण्डानि ॥ १४ ॥ सप्तस्यन्तां च कुखाखामाखाच मक्तामपि। हिरखागगनारतालणाभिर्व्वर्णमीरयेत्॥१५॥ ससप्रभाभि: सहितं श्रचय: पावका इति। घरिनं विष्टत्य चेत्वेवमात्मानसुपचर्य च ॥ १६ ॥ जड्वाधिस्तर्थेगूड्वाधिस्तर्थेक्सममयो वदेत्। गच्छन्त्रता ठयुग्मच पच्चाग्नीन् संस्ररेत्तत:॥ १०॥

<sup>(!) &</sup>quot;विष्णाताकः" दति वा पाठः।

इताइतिसमुद्दीप्तशिखासंयुक्तरोचिषः।
गार्डपत्यादिकं भूय उपचर्थान्तमेव च॥१८॥
मन्तं सर्व्यमनुक्रम्य जिह्वाः संस्मृत्य सर्व्यगः।
बहुरूपान्तु सङ्क्त्या पञ्चाननिश्चायुताम्॥१८॥
यहं वैखानरो भूता जुद्दोम्यनं चतुर्व्विधम्।
पचाम्येवं विधाननित्यापूर्णं संयतिन्द्रियः॥२०॥
तृष्णीं हुत्वा पिधायाद्विरूपस्थ्य विधानतः।
यारम्य मृनाधारं स्वमामस्तकमनुस्तरेत्॥२१॥

चेत्रचसंज्ञकमम्ं प्रक्तिस्थमायं
व्याप्तिसप्तमुवनान्तमनन्यमेकम् ।
पञ्चानलाग्निरसनापरिदत्तग्रहसावाय्यतिपतमतिर्वतमात्रक्पम् ॥ २२ ॥

सान्नाव्यतापतमताकातमाकरूपम्॥ २२॥
संचिन्त्याचिरतास्ताचरमतार्षांभोऽविस्ततं इविस्तैर्जम्मा कुटिलान्तराधिरिधकं संदीप्तपञ्चानलः।
सायं प्रातरनेन होमविधिना भोज्यानि नित्यं अजन्
प्राणानप्रमदोदरं प्रविश्वति प्राणाग्निहोत्री पुनः॥ २३॥
द्रित तव षड्क्रवेदमास्त्राद्युपहितसर्व्वविकारसङ्घमातुः।
तनुरियमुदिता विरिञ्चविष्वस्थितिलयस्ष्टिकरोह वर्णमाला॥२४॥

दति जगदनुषक्षां तामिमां वर्षमालां न्यसत जपत अक्त्या जुह्नताभ्यचेयीत। निरुपमकवितायुःकोर्त्तिकान्तोन्द्रास्ये सकलदुरितदुःखोच्छित्तये मुक्तये च॥२५॥ दतीरिता सकलजगयभाविनी क्रमोत्क्रमक्रमगुणितार्थमालिका। ग्रभोष्टसाधनविधये च मन्त्रिणां भवेन्सनुप्रतिपुटिताचरमालिका॥२६॥ मध्ये वद्यच्चरयोः सदवदवाग्वार्णकानि चन्द्रयुगे। प्रोक्ता दशाच्चरीयं कण्वविराजी च वाग्टिषप्रमुखाः॥ २०॥ कस्योत्रनयननासावदनान्धुगुदेषु विन्यसेदर्णान्। खरपुटितेरथ इल्भिः कुर्यादङ्गानि षट् क्रमान्त्रन्थी॥ २८॥

श्रमत्तकास्या तेखनीपुस्तकोद्यत्-करगुगतसरोजा कुन्दमन्दारगीरी। धृतग्रश्रधरखखोज्ञासिकोटीरचृड़ा भवतु भवभयानां भिद्धनी भारती वः॥ २८॥

भवतु भवभयानां भिद्धानी भारती वः ॥ २८ ॥
प्रचरत्वचलपान्ते जुद्धयात्वमत्तेः सितः पयोऽभ्यत्तेः ।
तिमधुरयुतः सुग्रहेरयुतं नियतात्मकस्तिनेश्यवा ॥ ३० ॥
माहकोक्तविधनाचराम्बुले श्रिक्तिभय विनियुज्य पृर्व्ववत् ।
पौठमत्व वचसामधिखरीं पूजयेत् प्रथममङ्गमन्त्रकः ॥ ३१ ॥
योगा सत्या विमला ज्ञाना वृद्धिः स्मृतिस्त्या मेथा ।
प्रज्ञेत्यष्टाभिमोहभिरिप लोकेगः प्रपूजयेत् क्रमणः ॥ ३२ ॥
दिति सिद्धमनुमेनोजदूरो न चिरादेव किनिभेवेन्यनस्वी ।
जपहोमरतः सदावगच्छन् विनतां वागधिपतिगीरिवेण ॥ ३३ ॥

न्यासान्वितं निश्चितधीः प्रजिपेत् सहस्त
मझो मुखेऽनुदिवसं प्रिपिवेत्तथापः ।

तन्मन्विताः पुनरयन्त्वितमेव वाचां

सिर्दिभवेदिभमता परिवत्तरेण ॥ ३४ ॥

हृदयद्वयसंस्थितोऽय तोये रिविविग्वे प्रतिपद्य वागधीणाम् ।
जपतस्त्रिसहस्रसंस्थमर्व्याक् कवितामण्डलतो भवेत् प्रभुता ॥ ३५ ॥
पलाग्रवित्वप्रसवेस्तयोश्व समिद्दौः स्वादुयुतैश्व होमः ।
कवित्वसीभाग्यकरः समृद्धिलस्भीप्रदो रस्त्रनक्तिश्चराय ॥ ३६ ॥
चतुरङ्गुलजैः समिलस्नैर्जुद्वयाद्यो मध्रस्त्रयाऽविधितः ।

सनुजः समवाष्य धीविलासानिदरात्वाव्यक्ततास्थवेत् प्ररोगः ॥ ३० ॥

सुविमलनखदन्तपाणिपादो मुदितमनाः परदूषणेषु मीनी। इरिहरकमलोद्भवाङ्गिभन्नो भवति चिराय सरस्वतीनिवासः॥ ३८॥

श्रायन्तप्रणवशिक्तमध्यसंखा वाग्भूयो भवति सरस्वती च छेन्ता। नत्यन्तो मनुरयमीशसंख्यवर्णः

संप्रोक्तो सुवि सजसानपारिजातः ॥ ३८ ॥ सीषुस्ताग्रे सूयुगमध्ये नवके तथैव रस्याणाम् ।

विन्यस्य मन्त्रवर्णान् क्ययादिङ्गानि षट् क्रमाद्वाचा ॥ ४० ॥

हंसारूढ़ा हरहसितहारेन्दुकुन्दावदाता वाणी मन्दिस्मतयुतसुखी मीलिवडेन्दुरेखा। विद्यावीणाऽस्तमयघटाऽचस्नगादीप्तहस्ता ग्रुभाकस्था भवदिममतप्राप्तये भारती स्थात्॥ ४१॥

दिनकरत्त्रचं प्रजिप्यन्त्रिममं संयतिन्द्रयो मन्त्री। दादणसहस्रकमयो सितसरसिजनागचम्पकेर्जुद्वयात्॥ ४२॥ पूजायां पार्श्वयुगे ससंस्कृता प्राकृता च वाग्देव्याः। केवलवाद्मयरूपे सम्पूज्याङ्गेय प्रिक्तिभस्तदनु॥ ४३॥ प्रज्ञा मेधा युतिरिप प्रक्तिः स्मृत्याद्वया च वागीग्री। सुमतिः स्वस्तिभि(१)रामिमोहभिरागेश्वरैः क्रमात् प्रयजेत्॥ ४४॥

दति निगदितो वागीखर्थाः सहीमजपार्चना-विधिरतुदिनं मन्त्री लेनां भजन् परिमुखते। सक्ततदुरितैमोंधालच्यीयशोभिरवाय्यते परमपरमां भितां प्राप्योभयत्र च मोदते॥ ४५॥ दति माहकाविभेदान् प्रजपनान्तदयञ्च मन्त्रितमः।

प्रजपेरेनां सुतिमपि दिनशो वाग्देव्यनुग्रहाय बुध: ॥ ४६ ॥

<sup>(</sup>१) "सुस्थितः" इति वा पाठः ।

ग्रमलक्सलाधिवासिनि मनसो वैमल्यदायिनि मनोचे। सन्दरगाति सुशीले तव चरणास्रोत्हं नमामि सदा ॥ ४० ॥ श्रवलात्मजा च दंगी कमला विपुरित भेदिता जगति। या सा लमेव वाचामीखरि सर्वात्मना प्रसीट मम ॥ ४८॥ त्वचरणाभोरहयोः प्रणामहीनः प्रनिर्देजातिरपि। भ्यादनेड्म्कस्बद्धतो भवति देवि सर्वेत्तः ॥ ४८॥ मूलाधारमुखोद्गतविसतन्तुनिभप्रभाप्रभावतया । विद्यति विवाता हितसुख कर चरणादिकी प्रसीद मम ॥ ५०॥ वर्णतनोऽस्रतवर्णे नियतसतिभिविणितेऽपि योगीन्दैः। निर्णीतिकरणदूरे वर्णयितुं देहि देवि सामर्थम् ॥ ५१ ॥ ससुरासुरमीलिलसमाणिप्रभादीपिताङ्घियगनिले। सकलागमखरूपे सर्व्वेखरि सन्निधिं विधेन्ति मयि ॥ ५२ ॥ पुस्तकजपवटहस्ते वरदाभयचिक्रचारुवाहुलते। कर्परामलदेहे वागीखरि विशोधयाग्र मम चेत: ॥ ५३ ॥ चौमास्वरपरिवाने मुक्तामणिविभूषणे मुदावासे। स्मितचन्द्रिकाविकसितसुखेन्द्रविखेऽखिके प्रसीद सम ॥ ५४ ॥ विद्यारूपेऽविद्याविनाशिनि विद्योतितेऽन्तरात्मविदाम्। गदी: सपद्यजातैराद्यैम्निभि: स्तुते प्रसीद सस ॥ ५५ ॥ निमुखि वयीखरूपे निपुरे विद्याभिवन्दिताङ् चियुर्ग । वीचणविनसितवक्के विमृत्तिमुनात्मिके प्रसीद सम ॥ ५६ ॥ वेदासिक निरुक्तच्योतिर्याकरणकल्पिमचाभिः। सच्छन्दोभिः सन्ततक्तुप्तषड्ङ्गेन्द्रिये प्रसीद सम ॥ ५० ॥ वचरणसरिस जन्मिखितिमिहितिधयां (१) न लिप्यते दोष:। भगवति भितामतस्वयि परमां परमेखरि प्रसीद मम ॥ ५८॥

<sup>(</sup>१) "बहितिधयाम्" इति वा पाठः।

बोधात्मिक बुधानां हृदयास्वुजचाक्राङ्ग्नटनपरे।
भगवित भवभङ्गकरीं भिक्तां भद्रार्थदे प्रसीद सम ॥ ५८ ॥
वागीश्रीस्वविमिति यो जपार्चनाइवनहृत्तिषु प्रजपेत्।
स तु विमलचित्तहृत्तिहें हापदि नित्यग्रुद्धमेति पदम् ॥ ६० ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपच्चसारे श्रष्टमः पटलः ॥ \* ॥

#### नवसः पटलः।

श्रय प्रवच्चामि सुदुर्जभाप्तिं विद्यां विशिष्टां निपुराभिधानाम् । या सा त्रिभेदापि जगत्यवाप्तत्रिंशत्यकारा त्रिदशाभिवन्द्या ॥ १ ॥ निमुक्तिंसर्गोच पुराभवलास्त्रयोमयलाच पुरैव देव्याः ।

लये तिलोक्या प्रपि पूरणलात् प्रायोऽस्विकायास्त्रिपुरेति नाम ॥ २॥

व्योमेन्दुवक्रप्रधरिवन्दुभिरेकमन्यद्रक्ताच्छकेन्द्रशिखिभिः सरमाईचन्द्रेः ।
ग्रन्यद्युगीतकरपावकमन्वमन्तेव्योजेरमीभिषदिता विपुरिति विद्या॥ ३॥
वागैष्वर्थातिभयदतया वाग्भवं वीजमुक्तं
नैकोक्यचोभणसवभताकष्टिदं कामराजम् ।
भाक्तं च्लेजापहरणकविताकारकं वीजमितत्
भोक्तं धमैद्रविणसुखमोचप्रदं साधकानाम् ॥ ४॥
नाभेरयाचरणमाहृदयाच नाभिं

नाभेरथाचरणमाद्वदयाच नाभिं
मूर्द्वस्वया द्वदयमित्यसुना क्रमेण।
वीजैस्तिभिन्धेसतु इस्ततने च सब्ये
दचाद्वये दितयमप्युभयोस्तृतीयम्॥ ५॥
मूर्द्वनि गुह्यद्वरोरिप नेत्रवितये च कर्णयोरास्ये।

मूर्वीन गुह्यद्वदिशिय नेतिन्तिये च कर्णयोरास्य । श्रंसदये च पृष्ठकीर्परयोर्नाभिमग्डले च न्यस्थेत् ॥ ६ ॥ वाम्भवेन पुनरङ्गुलीष्वयो विन्यसेच पुनक्तमार्गतः ।

त्रङ्गवट्कमसुना विधाय तद्देवतां विग्रदधीर्व्विचित्तयेत्॥ ७॥

यातामाकीयुताभां कलितयियक्तलारिख्यतमां विनेतां देवीं पूर्णेन्दुवक्तां विष्टतजपवटीपुस्तकाभीत्यभीष्टाम्।
पीनोत्तुङ्गस्तनात्तां बलिलिसितविलग्नामस्क्तपङ्गराजमुख्यस्वक्षिख्ताङ्गीमरूणतरदुक्तलानुलेपां नमामि॥ ८॥
दीचां प्राप्य विशिष्टलचण्युजः सस्तम्यदायाद्गुरीलिब्धा मन्त्रममुं जपेत् सुनियतस्तत्त्वार्षलचाविधः।
स्वादक्तेय नवैः पलायकुसुमैः सम्यक् समिद्धेऽनले
मन्त्री भानुसहस्तवं प्रतिहुनेदखारिस्नैरिपः॥ ८॥
प्राणायामैः पविचीक्षततनुरय मन्त्री निजाधारराजदोनिस्थां दिव्यकृपां प्रसुदितमनसाऽस्यचियत्वोपचारैः।
बहासौ योनिसुद्रामपि निजगुदलिङ्गान्तरस्थां प्रदीप्तां
भूयो द्रव्येस् युद्धेरस्थरुचिभिरप्यारभेद्दाह्यपूजाम्॥ १०॥

वामादिशिक्तसिहितं परिपूच्य पीठं
तत्र प्रकल्प्य विधिवन्नवयोनिचक्रम्।
योनी निधाय कलग्रं त्वय मध्यगायामावाद्य तां भगवतीं प्रयजित् क्रमेण ॥ ११ ॥
वक्रः पुरिहतय(१)वासवयोनिमध्यसम्बद्धविक्रवरुणेश्रममाश्रितास्त्रि।
देव्यर्चनाय मुनिभिर्व्विहितं पुराणेभूपूरपद्मसिहतं (२) नवयोनिचक्रम्॥ १२ ॥
वामा च्येष्ठा रौद्रिका साम्बिकेच्छा
ज्ञानाभिख्या सिक्रया कुक्तिकाह्या।
प्रह्मी (३) चान्या स्थादिषद्मी सदूतिः (४)
सर्व्वानन्दा शक्तयः स्युः क्रमेण ॥ १३ ॥

<sup>(</sup>१) "वितय" द्रति वा पाउः।

<sup>(</sup>३) "बिह्वी" द्ति वा पाठः।

<sup>(</sup>२) "विक्तिं सनिभिः पुरैव कोनेषु दुर्सभग्ररम्" इति वा पाठः । (४) "सतुव्यां" इति वा पाठः।

प्राज्ञध्ययोन्धोः पुनरन्तराने सम्पूजयेत् प्राग्राह्मपादपङ्किम् ।

पराभिधानामपराह्मयाञ्च परापराख्यामपि वाग्भवादिम् ॥ १४ ॥

तेनैव चाङ्गानि विदिग्दिशासु मन्ती ययोक्तक्रमतः प्रपूज्य ।

तन्मध्ययोनेरिभतः ग्ररांच सम्पूजयेत् पञ्चममग्रभागे ॥ १५ ॥

सुभगां भगां भगान्ते सिर्पणीं भगमानिनीमनङ्गाह्माम् ।

तत्पूर्व्वेजुस्मसंज्ञां तदादिने चाथ मेखनामदने ॥ १६ ॥

बाह्मीमाहेखय्यीं कौमारी वैश्यावी च वाराही ।

इन्हाणी चासुण्डा सचिण्डका चेति मातरः प्रोक्ताः ॥ १० ॥

सम्मूज्य योनिषु च मात्रगणं सचिण्ड-कान्तं दलेष्वभियजेदिसताङ्कवादी:। तैर्भेरवै: सह सगन्यकपुष्पध्प-दीपादिकीभैगवतीं प्रवरैनिवदी:॥ १८॥

श्रसिताङ्गाख्यो रहरिय चण्डकोधाद्वयो तथोन्यत्तः। सक्तपालिभीषणाख्यो संहारश्रष्ट भैरवाः कथिताः॥१८॥ इति क्रमाद्यो विहिताभिषेकः सम्पूजियता द्रविणेर्गुरूयः। जश्चाचियतोक्ततयाय हुत्वा युद्धीत योगांश्व गुरूपिट्षान्॥२०॥ श्रच्छाभः खच्छभूषो धरिणमयग्रहे वाग्भवं लचमकं यो जप्यात्तह्यांगं विहितहतविधिन्यन्त्रजप्ताञ्चनादिः। काव्यैनीनार्थवत्तेभीवनमिखनमापूरयेत् स स्वकीयै-मौरार्खा विह्नलाभिः पुनरयमनियं सेव्यते सुन्दरीभिः॥ २१॥

रक्ताकल्याक्यतरदुकूलार्त्तवालिपद्वयो मीनीभृतः स सद्मित सुलिनिवष्टो जपेक्षचमेकम् । वीजं मन्त्री रितपितमयं प्रोक्तज्ञोमावसानं योऽसी लोके स सुरमनुजैः सेव्यते पूज्यते च ॥ २२ ॥ ससुरासुरिसद्यचिव्याधरगन्धर्वभुजङ्गचारणानाम् । प्रमदा मदवेगतो विकीर्णोभरणाः स्वस्तदुकूलकेप्रजालाः ॥ २३ ॥

चतिदु:सहमनावयवाभिर्यवितान्तःपरितापविपिताच्चः। घनघर्मजतोयविन्द्रमुत्ताफलसत्तोरुलुचान्तवाहुमूलाः॥ २८॥ रोमाञ्चकञ्च् कितगात्रलताघनोचदुत्तुङ्गपीनकुचकुभानिपीड़िताझाः। भौसुक्यभारप्रथ्वेपयुखेदखिनपादारविन्दचलनस्व लिताभिघाताः (१) ॥२५॥ मारसायकनिपातदारिता रागसागरनिमग्नसूर्त्तेयः। खासमारुततरङ्किताधरा वाष्पपूरभरविद्वलेचणाः ॥ २६ ॥ मस्तकारचितदोईयाञ्जलिप्रास्ता हरिणगावलोचनाः (२)। वाञ्छितार्थेकरणोद्यताश्व तद्दष्टिपातमिप संनमन्ति (३) ताः ॥ २०॥ धरापवरके तथा जपतु लचमन्यं मनुं सुशक्तज्ञसुमांशकाभरणलेपनाच्यो वशी। असुष्य वदनादनारततयोचरिद्वारती विचित्रपदपहितभेवति चास्य लोको वर्ग ॥ २८॥ पनागपुषीभाषुरवयाते हीं मं विदध्यादयुतद्वयं यः।

सरस्रतीमन्दिरमाश भूयात् सौभाग्यलक्ष्माय स मन्त्रजापी ॥ २८ ॥ वाजी(8)करच्चाह्वश्रमीवटोस्टैः समिद्धरैर्विन्वभवप्रस्नैः। विखाद्युक्तैईवनिक्रयाग्र नरेन्द्रनारीजनरञ्जनी स्थात्॥ ३०॥ मालतीवञ्जलजैईलइलैयन्दनाससि घने निमक्जितै:। श्रीकरी कुसुमकैईतिक्रिया सैव चाशु कविताकरी मता॥ ३१॥ यनुलोमविलोममन्त्रमध्यस्थितसाध्याद्वयुतं प्रजप्य मन्ती । पट्संयुतया जुहोतु वाच्या नरनारीनरपान् वसे विधातुम् ॥ १२ ॥ मधुरत्रयेण सह विल्वजै: फलैईवनिक्रयाश जनतानुरञ्जनी। श्रपि सैव साधक समृद्धिदायिनी दिनशो विशिष्टक मलाकरी मता ॥३३॥ खर्षः सुधानतोखेस्तिमधुरसिक्तेर्जुहोतु मन्त्रितमः। सक्तोपद्रवशान्यै ज्वरापसत्युप्रणोदनाय वशी ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>quot;स्विचिताभियाताः" द्रित वा पाठः। (३) "संचर्मान्त" द्रित वा पाठः। (8)

<sup>&</sup>quot;निस्तयावलोचनाः" द्रति वा पाठः। (४) "राजी" द्रति पाठान्तरम्।

फुक्कैविं स्वप्रस्नैस्तदिभनवदले रक्तक द्वारपृष्यै: (१) प्रत्येकं वन्धुजीवैरक्णसरिसजैक्त्यलै: कैरवाह्नै:। नन्यावत्तैः सक्तन्दैर्नृपतत्त्वसुमेः पाटनीनागपुष्यैः खाइत्तीरिन्दिरायै प्रजुहुत दिनगः सर्पिषा पायसेन ॥ ३५॥ मूनाधारात् स्मुरन्तीं शिखिपुरपुटवीतास्प्रभां विद्युदाभा मार्कात्तवाध्यगेन्दोः स्रवदसृतमुचा धारया मन्त्रमय्या। सदाः सम्पूर्धभागं त्रिभुवनमखिलं तन्मयत्वेन मन्त्री ध्याये सुचेत वैरूप्यक दुरित जरारोगदारिद्रादी वै: ॥ ३६ ॥ वक्ने विंग्वदयपरिवताधारसंखं समुद्य-दालाकांभं खरगणसमाविष्टितं वाग्भवाख्यम्। वाख्या स्त्रीयाददनकुत्तरात् सन्ततं निःसरन्या ध्यायेनान्त्री प्रततिकरणप्रावृतं दुःख्यान्त्ये॥ ३०॥ **हत्यद्मस्थितभानुविम्बविस**द्यीन्यन्तरासोत्यितं मध्याज्ञाकसमप्रभं परिवृतं वर्णैः कभावान्तर्कः। ध्यातं सन्मथवीजराजमखिलब्रह्माग्डविचीभकं राज्यैखर्थविमहिनीमपि रमां दत्ता नगद्रञ्जयेत्॥ ३८॥ मूर्द्वीऽय दादशान्तोदितश्रशधरविम्बस्थयोनी स्पुरन्तं सम्बीतं व्यापकार्गेर्धवलक्चिमकारस्थितं वीजमन्यम्। थाला सारस्ततास्यास्तजननुनितं दिव्यकाव्यादिकत्ती नित्यं च्लेलापसत्युग्रहदुरितविकारात्रिहन्याग्र मन्त्री॥ ३८॥ यीनौ परिश्वमितकुण्डिकिरुपिणौं तां रक्तासृतद्वमुचा निजर्तजसैव। व्योमस्थलं सक्तलमप्यभिपूर्यं तिस्मनावेश्य मङ्ग् वग्रयेद्दनिता नरांच ॥ ४०॥ गुच्चस्थितं वा मदनस्य वीजं जवार्णं रत्तसुधां स्ववच। विचिन्त्य तिसान् विनिवेश्य साध्यं वशीकरोत्येव विदग्धलोकः ॥ ४१॥

<sup>(</sup>१) "वातार्ष्युष्यैं।" इति वा पाठः।

यन्थं वीजमथेन्दुकुन्दिवग्रदं संचिन्छ चित्तास्बुजी
तद्भूतां धृतपुस्तकाच्चवन्त्यां देवीं मुद्दुस्तन्मुखात्।
उद्यन्तं निखिलाचरं निजमुखेनानारतस्त्रोतसा
निर्यान्तच निरस्तसंस्रतिभयो भूयात् स वाग्वझभः॥ ४२॥
सङ्घेपतो निगदिता विपुराभिधाना विद्या सजापद्वना सविधानपूजा।
सोपासना च सकलाभ्युद्यप्रसिद्धा वाणीरमाप्तिविधये जगतो दिताय॥४३॥
विद्येशीं चिपुरामिति प्रतिभजेद्यो वा जपेनित्यशः
तद्वचादय नूतनार्धविषदा वाणी मुदा निःसरेत्।
सम्पत्था नृपनिन्दिनौ ततयग्रःपूरा भवेदिन्दिरा
तस्त्रासौ प्रतियाति सर्व्वमुनिभिः संप्रार्थनीयं पदम्॥ ४४॥

॥ # ॥ इति श्रीप्रपच्चसारे नवमः पटलः ॥ # ॥

## दश्मः पटलः।

श्रयाभिवच्ये सक्तवप्रपञ्चम्लासिकायाः प्रकृतिर्ययावत् । मन्तं सहाङ्गं सहताभिषेकं जपार्चनाकां सकलार्धसिहैं। १॥ घनवर्क्तकाण्यातियान्तिविन्दुभिः कथितः परप्रकृतिवाचको मनुः। दुरितापहोऽर्थसुखधसीमोचदो भजतामग्रेषजनरञ्जनचम: ॥ २॥ मिताः स्वाद्टिषरस्य तु गायही चीदिता मनोन्छन्दः। वीधस्वरूपवाचां संविद्योक्ता च देवता गुरुभि:॥३॥ नेत्रकरणर्त्तदिनकरभवनविकारस्वराग्निविन्द्युजा। व्योमा षड्ङक्कि तिर्जातिविभिन्नेन चापि मंप्रोक्ता ॥ १॥ अम्बीन्द्योगविकता लिपयो हि स्टा-स्ताभिर्विलोमपठिताभिरिदं गरीरम। भूतासनं लगसगादियुतं समस्तं संच्यापये तिशातधीर्विधिना यथावत ॥ ५ ॥ यन्यावषाखमून वादिषु मनिषिषु तांस्तां यतुर्व्वर्गवर्णे-ष्वेतानऽस्यऽस्यदस्तदुगति तदपि परेषु ऋमेणावचिन्छ। संहत्य स्थानयुक्तं चिपतसकलदेही नलाटस्थितान्तः (१) प्राप्तिव्याप्तिहिसप्ताधिकसुवनतली याति सङ्गावसेव ॥ ह ॥ मुलाधारात् स्क्रिततिङ्दाभा प्रभास्च्मकृपोद्-गच्छन्यामस्तकमणुतरा तेजसां मूलभूता। सीषुम्बाध्वाचरणनिपुणा सा सविचान्बहा

ध्याता सद्योऽस्तमध रवे: स्नावयेत साईसोमात ॥ ७॥

<sup>(</sup>१) "जजाटस्यितेऽतः" इति वा माठः।

शिरिस निपतिता या विन्दुधारा सुधाया भवति लिपिमयी सा ताभिरङ्गं मुखाद्यम । विरचयत समस्तं पातितान्तय तेज-स्वनल इव घृतस्रोहीपयेदात्मतेज: ॥ ८॥ संद्वत्य चीत्पाद्य गरीरमेवं तेजीमयं व्याप्तसमस्तलोकम। सङ्गल्पा शक्त्यात्मकमात्मरूपं तिचक्कमात्मन्यथ संदधीत ॥ ८ ॥ उद्यद्वास्त्रसमाभां विजितनवजवामिन्द्खण्डावबद्ध- (१) योतसीलिं विनेवां विविधमणिलसल्ग्डलां पद्मगाञ्च। हारग्रेवेयकाञ्चीगुणमणिवलयायैर्विचित्रास्वराळा-मखां पाशाङ्कशिष्टाभयकरकमलामस्विकां तां नमामि ॥ १०॥ भातृ ही स्तो रचणव्यापकार्थी पाचीऽखाचस्तमभावस्तयोच। सर्वं संरच्याय सर्व्वाताना यो व्याप्नीत्यंगः स्थादसी पागवाची ॥ ११ ॥ ग्रं स्थादाला कुर्धरा कुस्तनुर्व्वा भागार्थः स्थाच्होऽयवा वृत्तिवाची। भृषेद्गृतान्यन्यया चेच्छरीराखाक्षयात्मन्याहरेदङ्गगाखः॥ १२॥ स्रते यथा संस्तिचक्रचङ्क्रमोद्भवादनापाय (२) ससुखितादपि। वियोजयत्यात्मतन्ं नरं भयात्तयाऽभयस्याभयसंज्ञिता विभोः ॥ १३ ॥ सुख्यार्थवाची वरग्रव्द उक्तः स्यादाञ्कितार्थय वराभिधानः। मुख्यन्वभीष्टं स्मृतिमात्रकेण ददाति योऽसी वरदोऽवगम्य:॥ १४॥ दीचाक्षृष्ये पुरोक्षे रचयतु विधिवन्मण्डलं मण्डपे त-दातां युताच कान्या चिगुणितविलसलाणिवां वर्णवीतम्। त्रावीतं केसरेष्वारचितहरिहराणेश्व मध्ये समायै स्तैरये माययाच्यं कमलमय विहः प्रोत्तिचिक्नैरुपेतम् ॥ १५ ॥

<sup>(</sup>१) "इन्द्खर्खावनद्द" इति वा पाठः।

<sup>(</sup>२) "वलापाय" दति वा पाठः।

शक्यावि:साध्यमिन्द्रानिलनिक्तिगवीजाभिवदं पुरीउग्ने-स्तलोणोलासिमायं हरिहरविससद्गग्डमेभि: समायै:। वर्णें यावेष्टितं तिच्याणितमिति विख्यातमितत् सुयन्तं स्यादायुष्यच वथ्यं धनकरमितसीप्रदं कीर्त्तिदश्व ॥ १६ ॥ दृत्तेखाख्यां गगनां रत्तां च करालिकां महोच्छ्याम्। मूर्डनि वदने हृदये गुह्ये पदयोन्धेमेत्तदङ्गेय ॥ १७ ॥ गायत्रीं न्यसत् गले स्तने तु सब्ये सावित्रीं पुनरपरे सरस्वती । सब्धेः से सरसिजसभावं मुकुन्दं हृदेशे पुनरपरांसके शिवच ॥ १८॥ त्रिलकांसपार्श्वकुचिषु पार्श्वांसापरगलहृत्सु च क्रमणः। ्रब्रह्माखाद्या विधिवयस्तव्या मातरोऽष्ट मन्त्रितमै: ॥ १८ ॥ सज्या विजया तथा जिताह्रया चापराजिता नित्या। तदनु विलासिनीदोम्ध्री साघोरा मङ्गला नव प्रोत्ता: ॥ २० ॥ एवं संपूज्य पीठं तदनु नव घटान् पञ्च वा कार्णिकायां पत्रागेषु न्यसेत् काञ्चनरजतताम्बोद्भवान्मार्त्तिकान् वा। एकं वा कर्णिकायां सुमितिरथ विनि:चिया कुमां यथावत ः संपूर्व्यावाहयेत्रिव्यपि विधिषु पुनर्वेत्त्यमाणक्रमेण ॥ २१ ॥ मधुना महता रवेण सार्कं विधिना मध्यगतं प्रपूर्यं कुमाम्। श्रीभवाद्य कलाः प्रवेष्टयीत प्रवराभ्यामय तं नवांग्रकाभ्याम् ॥ २२ ॥ ऐन्द्रं प्टतेन यमदिक्प्रभवञ्च दभ्ना चीरेण वारुणमयो तिनजेन सीम्यम्। चीरद्वचर्मदगम्बकपुष्पसिदकायेन कोणनिहितानि पूरयेच ॥ २३॥ मृत्रेणैन्द्रं गोमयेनापि यास्यं चीरेणाप्यं सीस्यजञ्जेव दक्षा । मध्यप्रोत्यं सर्पिषा पच कुमा: स्युवेदेवं पूरणीया: क्रमेण ॥ २४॥ गोसूत्रगोमयोदकपयोदिधृहतांयकाः क्रमात् प्रोक्ताः। एकाईधातुसत्त्वाद्येके सर्व्वाणि वा समानि स्यः॥ २५॥ तारभवाभिरयग्भिः क्रमेण संयोजयेत् पञ्चगव्यानि । श्रात्माष्टाचरमन्त्रैरयवा योज्यानि पच्चिम: पच्च ॥ २६ ॥

ययेककलगक्षृप्ती विधिरिप पञ्चागदोषधिकाथै:।
पूरयत पञ्चभिन्दी गव्यैस्तीयात्मकेऽष्टगन्धाद्धिः ॥ २० ॥
प्रवीत्तरस्यान्दिशि पङ्कजे च पलागचम्मकिथितैः पयोभिः।
सम्पूरणीयः कलगो यथावत् सुवर्णवस्तादियुतः सुग्रुदः ॥ २८ ॥
दारेषु मण्डपस्य द्दौ द्दौ कुम्भी सुग्रुद्धजलपूर्णौ ।
संस्थाप्य च वसनायैः प्रवेष्टियिता हि पूजनीयाः स्युः ॥ २८ ॥
कर्देन्द्रयास्यसीस्यप्रत्यन्दिच् च भूतवर्णकाः क्रमगः।
द्विखायास्तदनु च पूर्ववदङ्गानि पूजनीयानि ॥ २० ॥

गायचीं शतमखजे निशाचरीस्थे
सावित्रीं पवनगते सरस्ततीच ।
ब्रह्माणं इतसुजि वार्षो च विष्णुं
वीजिऽस्ते (१) समियजीत् तथेशमैशे ॥ ३१॥

रक्षा रक्षाकल्या चतुर्युखी कुण्डिकाचमालेऽने।
दथती प्राग्वीजस्था गायती ताहमोऽग्निगो ब्रह्मा॥ ३२॥
प्रारिदरगदान्नस्ता किरीटकेयूरहारसिभना।
निश्चिरवीजसमुत्या साविती वर्त्तणगस्तथा विश्वाः॥ ३३॥
टक्षाचामयवरान् दथती च तीचणेन्द्रकलितजटा।
वाणी वायव्यस्था विश्वदाकल्या तथेष्वरस्त्रीमे॥ ३४॥
ब्रह्माण्याद्यास्तद्वहिरनन्तरं वासवादिकाभिभाः।
पूज्याः पूर्व्वप्रोक्तेरुपचारैः सम्यगिति निजेष्टास्ये॥ ३५॥
यदि नव कल्यास्तेष्वय संपूज्या मातरोऽष्ट दिक्कममः।
हक्षेणाद्याः पूज्या मध्यादिषु पञ्च चेद्रवन्ति घटाः॥ ३६॥
प्रथमं छत्नं ततः कषायं दिध पञ्चात् क्षितं पयः कषायम्।
प्रथ तैलक्षायकौ मधूर्यं हिजहन्नात् क्षितं ततोऽभिषिञ्चेत्॥३०॥

<sup>(</sup>१) "वीजैः खैः" इति वा पाठः।

हारगकुभाष्टतेरय सिलक्षेः पुनरन्तरान्तरा सेकम्।
कुर्यान्मुखकरचरणचालनमपि साचमादिकं मन्त्री ॥ २८ ॥
विधिवदिति क्षताभिषेको हात्रिंग्रज्ञचमय जपेनान्त्रम्।
निजकरदत्तार्घामृतजलपोषितभानुमणभोऽनुदिनम् ॥ २८ ॥

भूता गितः स्वयमय दिनेग्रेन्दुवैश्वानराणा-मैकां कुर्व्वन् प्रणवमनुना ग्रितावीर्जन भूयः । श्राक्षयान्तर्व्वहिरपि समाधाय बुहै । व तेजी जप्यानान्त्रं ज्वलनहुत्राष्ट्रात्रभुक् प्रोक्तसंख्यम् ॥ ४०॥

श्रय त इविष्यपाशी नक्ताशी वा जपेसानु चैवम् । परिपूर्णायां नियमितजपसंख्यायां समारभेडोमम्॥ ४१ ॥ जपाइमांगं जुडुयादयाष्ट्रव्येर्न्ड्चीद्रष्टतावसित्तैः। वर्षौषधीसिडजलाभिषेकं कत्वा दिजानभ्यवद्वारयेच ॥ ४२ ॥ ततीऽस्य प्रत्ययास्त्वेवं जायन्ते जपती मन्म। श्रिष्ठितं निखदीपं निस्तमिस्रं रटहं भवेत् ॥ ४३ ॥ ततः कला जपद्रासं ससुपासीत शक्तितः। युक्ताव्या नित्ययोगेन (१) प्रागुक्तविधिनार्चयेत् ॥ ४४ ॥ श्रवस्यविप्राङ्चिपविल्वनानां तर्वारिकप्रचक्रमेव्यकानाम । प्रसारणीकाश्मरिरोहिणीनासुडम्बरीपाटलिङ्ख्कानाम् ॥ ४५ ॥ पतं पताईन्वय कर्षमहें (२) तेषान्तु भागः कथितः क्रमण । एतै: स्तेनाथ जलेन चासी संपूरणीय: कलमी यथावत । प्रत्यव्दर्भेकाइविता शतायुर्नेधिन्दिरावान् रहितस रोगै: ॥ ४६ ॥ श्रवाभस्तेजसाऽसी भवति नलिनजा सन्ततं विद्वरी स्था-द्रोगा नम्यन्ति दृष्या तमय च धनधान्याकुलं तसमीपम्। देवा नित्यं नमोऽस्री विद्धति फणिनी नैव दंशन्ति प्रताः सम्पनाः स्यः सपुत्रास्तनुविपदि परं धाम विष्णोः स भूयात् ॥ ४०॥

<sup>(</sup>१) "युक्तात्मानन्ययोगेन" इति वा पाठः। १२) "कर्षमालम्" इति वा पाठः।

ग्रातिप्रयस्तसाध्यं हरग्रवालमायावृतं विक्रिगेह-दन्दासिपाप्तमायं प्रतिविवरलसच्छितिवद्यं विद्य । कोणोबहण्डादण्डिविलिपिहरिहरावडंगण्डाविलोसा-णीवीतं कोर्युगाष्टोदरतृहरिचिन्तास्मकं ष्रष्टुगुणाख्यम् ॥ ४८ ॥ षड्डूनप्रमाणेन वर्त्तं कर्तुरालिखेत्। षड्क्नलावकामिन तहहिस प्रवक्तीयेत्॥ ४८॥ वर्त्तुलं तावता भूयस्तइहिय हतीयकम्। मध्यवर्त्तुलमध्ये तु हृत्तेखावीजमालिखेत्॥ ५०॥ दितीयवर्त्तुलास्त्रष्टमीषच्चिष्टषड्स्नकम्। पुटितं मण्डलं वज्ञेरस्य शक्यवर्तुलम् ॥ ५१ ॥ द्रन्द्राग्निरचोवक्णवायीशान्तास्त्रिकं लिखेत्। षट्सु कोणान्तरालेषु इसेखाषट्कमालिखेत्॥ ५२॥ एकैकान्तरितास्तास्त सम्बध्यरितरेतरम्। शिखाभिरन्तराभिस्त वाह्यावाह्याभिरान्तराः ॥ ५३॥ मध्यवर्त्तुलमंखाया हत्तेखायाः कपोलयोः। श्रधरे साध्यनामाणं साधकस्योत्तरे लिखेत्॥ ५४॥ त्रन्तराग्नित्रियोः कभी साधकांशि समानिखेत्। हरमायाः पञ्चल्रतः स्यूर्वेहिर्गभेवर्तुलम् ॥ ५५ ॥ तहिः श्वमायास कलमायास तहिः। लिखेबायां विन्दुमतीं वक्के: कोणेषु षट्खपि ॥ ५६॥ वक्के: कोणत्रये यीमत्पचीये तितयं लिखेत्। प्रतियोकामवीजानां सदग्ढं साधकार्णवत् ॥ ५०॥ वक्केस् वक्किपचीये तान्येवादरख्विन्त च। ससाध्यनामवर्णीन सप्टनिष्ठानभाञ्चि च ॥ ५८॥। वाह्यरेखामन्तरा खुर्व्वर्णी: क्रमगता: श्रमा:। तद्वि: प्रतिलोमाञ्च ते स्य्लेखकपाटवात्॥ ५८॥

ततो विदर्भितं भूमेर्गण्डलदयमालिखेत्।

महादिन् तृसिंहाणें चिन्तारत्नात्रितास्त्रिकम् ॥ ६० ॥
विहः षोड्मशूलाङ्गं शोभनं व्यक्तवर्णवत्।

एतद्यन्तं समालिख्य पद्ममारचयेत्ततः ॥ ६१ ॥
रिवरं दादमदलं षट्चिंमलोसरोज्ज्वलम्।

तिवृत्तराभिवीध्याद्यैः पार्धिवान्तञ्च मण्डलम् ॥ ६२ ॥
पूर्वोक्तलचणोपेतं म्रुमं दृष्टिमनोहरम्।

एवं कते षड्गुणिते मण्डले सुमनोहरे।

प्राग्वत् सङ्क्त्य कलसमर्चयेत् सुसमाहितः ॥ ६३ ॥

प्रभ्यचे पीठं नवमित्वान्तमङ्गानि वीजिषु च षट्स भूयः।

अभ्यचें पीठं नवमिताकान्तमङ्गानि वीजिषु च षट्स भूयः।
गायनसावित्रमरस्ततीय यजेदय यीरितपृष्टिसंज्ञाः॥ ६४॥
ब्रह्माणमय च विष्णुं महिम्बरं धनदमदनगणनायान्।
अभ्यचेंयेत् षट्स्विप वद्धेः कोणेषु तद्दहः क्रमशः॥ ६५॥

रक्तामनङ्गस्समां कुसुमातुरां च नित्यामनङ्गमदनां मदनातुराख्याम् । गौरीन्तथैव गगनां गगनस्य रेखां पद्मां भवप्रमधिनीं यिश्रिषेखराच्च ॥ ६६ ॥ एता दिषट् प्रतिदलं प्रतिपूज्य गक्ती-स्तदाद्यतो यजतु माद्यगणं क्रमेण । इन्द्रादिकान् वहिरतस्र तदायुधानि सम्पूज्य पूर्व्वविधिनाऽम्(१)मयाभिषिच्चेत् ॥ ६० ॥

योऽसुमर्चयति सुख्यविधानं सिह्यतिरिप सजपहोसेः। स त्रियो निलयनं तिद्यानां वन्यतां त्रज्ति विश्वासमानः॥ ६८॥

॥ 🗱 ॥ इति सीप्रपञ्चसारे दशमः पटनः ॥ 🕸 ॥

<sup>(</sup>१) "असम्" इत्यत "सम्" इति पाठानरम्।

### एकादशः पटलः।

त्रथ वच्चे संग्रहतो दादगगुणिताख्यमहायत्ववरम्। सम्पूज्य येन यितां भुत्तेर्मृतोर्वजेन्नरोऽनुभवम् ॥ १॥ व्याहृत्या वीतश्रातिञ्चलनपुरयुगदन्दसन्ध्यत्यशात्वाः वीतं कोणोखदुर्वीजकमनु च कपोलात्तगायचिमन्त्रम्। चाम्नेयावीतमचैंर्वृतमन् विगतैर्भूपुराभ्याच रस्ने चौ चिन्तारतनं दादशगुणितमिदं यन्त्रमिष्टार्थदायि ॥ २ ॥ पूर्वीतमानक्ष्या मन्त्री वितयं विलिख्य द्वतानाम्। विलिखेदन्तर्वर्त्तुलमनु यितां स्पष्टविन्दुनिष्ठानाम् ॥ ३ ॥ द्वादशमध्यमवर्त्तुलरेखाया वहिरालिखेच शक्तीनाम्। हरियमवर्णधनाधिपदिच् हे हे च ता! क्रमेण स्यः ॥ ४ ॥ र्द्रशाग्निनिर्ऋतिमत्तां दिच्लेकैकं विलिख्य भूयख। वीजान्तरासनिर्गतश्लाङ्कितकोणषट्कयुगमग्ने:॥ ५॥ मण्डलयुगयुगलं स्थादस्प्रयदान्तरितवर्त्तुलं विश्वदम्। ग्रितं प्रवेष्टयेच प्रतिलोमव्याहृतिभिरन्तः स्थाम् ॥ ६॥ रविकोणेषु दुरन्तां मायां विलिखेदयाच विन्दुमतीम्। एकोकान्तरितास्ताः परस्परं शक्तयस सम्बध्यः॥ ७॥ गायतीं प्रतिलोमतः प्रविलिखेडक्रेः कपोलं वहि-दें हे चैव लिपी विहय रचये इयस्तया नैष्ट्रभम्। वर्णीन् प्रानुगतांश्व भूपुरयुगे सिंहास्यचिन्तामणी-निखाद्यन्त्रमप्रेषदु:खगमनायोक्तं पुरा देशिकै: ॥ ८॥ विहर्य बोड्यपत्रं वृत्तविचित्रं च राशिवीथियुतम्। विरचया मण्डलं युनरत यथोत्तं निधापयेत् कलग्रम् ॥ ८॥

श्रादावङ्गावर्णमन् इसेखिकाचायतसः ब्राह्मग्राद्याः घोड्य च विक्रतीर्द्वन्द्रमंख्याः क्रमेण । साई भूयशतस्भिरयो षष्टिभिनीकपानै-र्वजादौरष्टममपि समभ्यचयेइतिनमः॥ १०॥ कराली विकराली च उमा देवी मरस्वती। दुर्गा गची जवा लच्मी रति: स्मृतिधृती तथा ॥ ११ ॥ अडा मेधा मित: कान्तिराध्या षोड्ण प्रक्रय:। विद्याक्रीपुष्टयः प्रज्ञा सिनीवाली कुइस्तथा ॥ १२ ॥ ब्द्रवीथ्या प्रभा नन्दा पोषणी ऋदिदा ग्रुमा। कालरातिर्मेहारातिर्भद्रकाली कपालिनी॥ १३॥ विक्ततिर्देग्डिसुग्डिकी सेन्द्खण्डा शिखण्डिनी। निश्च भाष्यमायिनी महिषासुरमहिनी ॥ १४ ॥ इन्हाणी चैव सद्राणी यङ्गराईगरीरिणी। नारी नारायणी चैव तिश्रु जिन्चिप पालिनी ॥ १५ ॥ श्रस्विका ह्वादिनी चैव दाविंशच्छत्तयो मताः। विज्ञलाची विमालाची समृदिर्वेदिरेव च ॥ १६ ॥ यदा खाहा खधाखा च मार्गाभिख्या वसस्यरा। तिलोकधानी गायती माविती निद्योखरी ॥ १०॥ सुरूपा बहुरूपा च स्तन्दमाताऽच्युतप्रिया। विमला सामला चैव अरुणी वारुणी (१) तथा ॥ १८ ॥ प्रकृतिर्विकतिः सृष्टिः स्थितिः संहृतिरेव च। सस्या माता सती इंसी मर्दिका (२) विजिका परा ॥ १८ ॥ देवमाता भगवती देवकी कमलासना। तिमुखीसप्तमुख्यी च सुरासुरविमहिनी ॥ २०॥

<sup>(</sup>१) "अ। चुणी" इति पाठान्तरम्। (२) "मर्हिनी" इति पाठान्तरम्।

सुलस्वीष्ट्राईकियी च बहुशिया हकोदरी। रथरेखाह्या चैव शशिरेखा तथाऽपरा॥ २१॥ पुनर्गगनवेगाच्या वेगा च पवनादिका। भूयो भवनपालाख्या तथैव मदनातुरा ॥ २२ ॥ चनङ्गाऽनङ्गमदना भृययानङ्गमेखला। अनङ्ग सुमा विखरुपाऽसरभयङ्गरी ॥ २३ ॥ श्रचोभ्यासत्यवादिन्धी वज्ररूपा श्रुचिव्रता। वरदा चैव वागीशी चतु:षष्टि: प्रकीर्त्तिता: ॥ २४ ॥ दृष्टा यथोक्तसिति तं कलगं निजंवा पुत्रं तथाप्तमपि शिष्यमथाभिषिञ्चेत् । चास्तिकायुक्तमय सत्यरतं वदान्यं विप्रप्रियं कुलकरच तृपोत्तमं वा ॥ २५ ॥ विधानमेतत् सकलार्धिसिडिकरं परं पावनमिन्दिरादम्। श्रायु:प्रदं वश्यवरं रिपूणां भुतिप्रदं मुतिफलप्रदञ्च ॥ २६ ॥ पाणाङ्ग्रमध्यगया शत्याय जपार्चनहुतादियुतम्। वच्चे यन्त्रविधानं त्रेलोच्चप्रास्तायमानमिदम ॥ २०॥ यष्टामात्तार्गनाविहेनयवर्यतापूर्व्वपासात्यषट्वं कोणोद्यत्साङ्गसाष्टाचरयुगयुगलाष्टाचराख्यं वहिश्व। मायोपिताबायुग्मखरिमालितलसत्वेसरं साष्ट्रपत्रं पद्मं तन्मध्यपङ्तितितयपरिन्नसत्पाशशक्त्यङ्गार्थम् ॥ २८ ॥ पाशाङ्कशाहतमनुप्रतिलोमकैश वर्णैः सरोजपुटितेन घटेन चापि। श्रावीतिमष्टफलभद्रफटं(१) तदेतद्यन्वोत्तमन्विति घटागेलनामघेयम् ॥२८॥

प्राक्पत्यगरीले इलमय पुनराग्नेयमार्ते च इयम्। दचोत्तरे इराणें नैऋतशैवे इरं दिपङ्क्तिशो विलिखेत्॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) "भद्रघटस्" द्रति पाठान्तरम्।

वितिखेच कर्णिकायां पागाङ्ग्यसाध्ययुतां मित्रम्। श्रम्बन्तराष्ट्रकोष्ठेष्वङ्गान्यवंग्रेषितेषु चाष्टार्गी ॥ ३१ ॥ को छेषु षो इयस्वय षो इयवर्षं मनुं तथा मन्त्री। पद्मस्य केसरेषु च युगखरात्मान्वितान्तया मायाम् ॥ ३२ ॥ एकैकेषु दलेषु विशस्त्रिशः कर्णिकागताचान्त्रान्। पाणाङ्ग्यवीजाभ्यां प्रवेष्टयेद्वाद्यतय निलनस्य ॥ ३३ ॥ त्रनुलोमविलोमगतैः प्रवेष्टयेदचरैय तहाह्ये। तदनु घटेन सरोजस्थितेन तदक्किकेऽम्बज्ज निखेत्॥ ३४॥ विन्दन्तिका प्रतिष्ठा सन्दिष्टा पाप्रवीजमिति सुनिभि:। निजमूर्देहनाप्यायिनी ग्रमधरखण्डान्वितोऽङ्गशो भवति ॥ ३५ ॥ पाश्रश्रीशितसारमनावश्रतीन्दराङ्गशायति। एकं कामिनि रिञ्जनि ठद्दयमपरिन्वहाष्टवर्णं स्वात्॥ ३६॥ श्रथ गौरि स्ट्रद्यितं योगिखरि समवनास्त्रठहितयै:। वीजादिकसिद्मुतं शातेयं षोड्गाचरं मन्त्रम् ॥ ३० ॥ इति क्षतदत्तसुभूषितमतिरुचिरं लोकनयनचित्तहरम्। क्वाे क्वां कव्या मण्डलमपि पीठायं पुरेव परिपृच्य ॥ ३८॥ पूर्व्यप्रोत्तैः काथैरेकेनापूर्यं पूजरीत् कलगम्। हृबेखादाङ्गाद्यी माहसरेगादिकी सक्तिगादी ॥ ३८ ॥ एवं संपूज्य देवीं कलशमनु श्रमैर्गन्धपृष्पादिकीस्तां दध्यान्यचीद्रसित्तीस्त्रगतमय पृथक् दुग्धवीक्त्ममिडि:। हुला दत्ता सुवर्णां शक्तवसुधरणीर्द चिणायं दिजेश्यः संपूज्याचार्य्यवर्यं वसुभिरमलधीः संयतात्माभिषिचेत् ॥ ४० ॥

इति कतकसभीऽयं सिच्यते येन पुंसा
स भवति कविरेनं नित्यमालिङ्गते श्री:।
धनदिनरजनीभैसुन्यतेजा महिन्ना
निरुपमचिरतोऽसी देहिनां स्थात् पुरोगः॥ ४१॥

जपेचतुर्विभितित्वचमेवं सुयित्वतो मत्त्ववरं यथावत्।
इिव्यभोजी परिपूर्णसंख्ये जपे पुनर्होमविधिर्विधेयः॥ ४२॥
पयोद्रमाणाञ्च समित्सहस्रष्ठवः दिधचौद्रष्टताविस्ततम्।
तिलेख तावज्जुह्यात्पयोत्तेर्दिजोत्तमानभ्यवहारयेच (१)॥ ४३॥
गुरुमपि परिपूज्य काञ्चनार्येर्जपतु च मन्त्रमयो सहस्रमात्रम्।
भजतु च दिनयोऽसमर्चनाया विधिविहितं विधिमादरेण भूयः॥ ४४॥
संचेपतो निगदितो विधिरर्चनायाः
श्रतेरयं सकल (२) संस्तिमोचनाय।
कान्त्ये त्रिये च यश्रसे जनरञ्जनाय
सिद्धेर प्रसिद्धमहमाऽस्य परस्य धानः॥ ४५॥
गजस्रगमदकाश्मीरेर्मन्त्रतमः सुरिभरोचनोपेतेः।
विविखेदवत्रकारमानुनितेर्यन्वाणि सकलकार्थ्यार्थी (३)॥ ४६॥
एभिर्व्विधानभुवनेश्वरीं तां समर्च सिद्धेर तु जपंच मन्त्री।
सुत्थानया स्तौतु सदा समग्रीत्ये समस्तार्त्तिवभिष्वकायाः॥ ४०॥
प्रसीद प्रपञ्चस्वरूपे प्रधाने प्रकत्थाकि प्राणिनां प्राणसंज्ञ।

प्रणोतं प्रभो प्रारमे प्राञ्चलिस्वां प्रक्तत्याऽप्रतर्क्यप्रकामप्रवृत्ते ॥ ४८ ॥ सुतिर्व्याक्षवद्या पदात्वेव वाक्यं पदन्त्वचरात्माऽचरं त्वं महिष्रि । ध्रुवं त्वां त्वमेवाचरेस्वचयैस्तीष्यतस्वचयी वाक्षप्रवृत्तिर्यतः स्थात् ॥ ४८ ॥ यजाधोचजत्रीचणायापि रूपं परं नाभिजानन्ति मायामयं (४) ते । सुवन्तीशितां त्वाममी स्थूलरूपां तदेतावदस्वेच्युतं ममापि ॥ ५० ॥

<sup>(</sup>१) "वाच्या पट्युतया सपाशगत्त्र्यङ्ग्येन मन्त्रेण। स्वाहत्त्रया जुङ्ग निम्यूर्व्यशीमधो वशी वशयेत्॥" द्रत्यधिकः स्रोकः प्रस्तकान्तरे दृश्यते।

<sup>(</sup>२) "शक्तीरमं भज तं" द्रित पाटान्तरम्। (८) "भायाभये" द्रित पाटान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "कार्यार्थंस्" द्रति पाठान्तरम्।

नमस्ते समस्तेशि विन्दुस्तरूपे नमस्ते परत्तेन (१) तस्ताभिधाने। नमस्ते महत्त्वं प्रपत्ने प्रधानी नमस्ते त्वहङ्कारतत्त्वस्वरूपे ॥ ५१ ॥ नमः शब्दक्षे नमी व्योमक्षे नमः स्पर्धक्षे नमी वायुक्षे । नमो कपतेजोरसामाः खरूपे नमस्तेऽस्त गन्धात्मिकं भृष्वकपे॥ ५२॥ नमः योवचर्माचिजिह्वाख्यनासास्यवाक्षाणिपत्पाय्मीपस्यक्षे। नमो बुडाइङ्कारचित्तस्वरूपे (२) विरूपे नमस्ते विभो विश्वरूपे ॥ ५३॥ रविलेन भूलान्तराता दधासि प्रजायन्द्रमस्तेन पुणामि भृयः। दहस्यिगिभू त्तिं वहन्या हितं वा महादेवि तेजस्त्रयं त्वत्त एव ॥ ५४। चतुर्व्वत्वायुत्तालसद्वंसवाहा रजःसंयिता वद्यसंज्ञां दधाना । जगतुरुष्टिकार्था जगकात्मृते परं त्वत्पदं ध्यायमीणि त्वमेव ॥ ५५ ॥ विराजिलारीटा लमच्छक्षचका वहन्ती च नारायणाच्यां जगतसु । गुणं सत्त्वमास्थाय विश्वस्थितिं यः करोतीत्र मीऽंगोऽपि टेवि लमेव ॥५६॥ जटावहचन्द्रान्त्रिगङ्गां तिनेतां जगसंहरन्तीच कल्पावमाने। तमःसंत्रिता रुद्रसंज्ञां दधाना वहन्ती परम्बन्नमाने विभामि ॥ ५०॥ सचिन्ताचमाला सुधाकुभलेखाधरा त्रीचणाडेन्द्राजकपही। सुग्रकांग्रकाकत्पदेहा सरखत्यपि त्वस्यैविमि वाचामधीमा ॥ ५८॥ समच्छा चना चनत् खड़भीमा नदिसंहवाहा ज्वन सुङ्गीनि:। द्रवहैत्यवर्गी सुविसादसङ्घा त्वमेविमि दुर्गीप सर्गीदिहीन ॥ ५८ ॥ पुरारातिदेशार्दभागा भवानी गिरीन्द्रात्मजात्वन येवा विभाति । महायोगिवन्या महेशा सुनाया महेश्यस्विका तत्त्वतस्वकार्येव ॥ ६० ॥ ससलीसुभोड़ासिते व्योमनीले वसन्तीच वचः खले कैटभारः। जगहसभां (३) सर्व्वलोकेकनायां त्रियं तां महादेव्यहं त्वामवैमि ॥६१॥ पजाद्रीड्गुहाञ्चाचपोत्रीन्द्रकाणां महाभैरवस्यापि चिक्नं वहन्यः। विभो मातरः सप्त तद्रूपक्षाः ग्फुरन्यस्वदंशा सहादेवि तास ॥ ६२ ॥

<sup>(</sup>१) "वरलेन" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "जगद्र्नभास्" इति पाठानारस्।

<sup>(</sup>१) "चित्तात्मकृषे" इति पाठान्तरम्।

समुद्यह्वाक्तसहस्राभभासा सदा सन्तताशेषविद्यावकाशे।
लसनी लिवडेन्द्रलेखे सपाशाङ्गश्राभी त्यभीष्टा त्तहस्ते नमस्ते (१) ॥ ६३ ॥
प्रभा की त्तिंकान्ती दिवारात्रिसन्त्राः क्रियाशा तमिस्ता चुधावुडिमेधाः।
प्रतिर्व्वाद्यतिः सन्तिः श्रीय कान्ति (२) स्वमेविशि येऽन्ये च शिक्तप्रमेदाः ॥६४॥
हरे विन्दुनादैः सशक्त्राख्यशान्तै न मस्तेऽस्तु भेदप्रभिन्ने रभिन्ने ।
सदा सप्ताताल लोकाचला व्यिग्रह्वी पधातुस्त्ररादिस्त्ररूपे ॥ ६५ ॥
नमस्ते समस्ते समस्तस्त्ररूपे समस्तेषु वस्तुष्वनुस्तृतशक्ते ।
श्रितस्त्रृतस्त्रस्त्रस्तर्वे समस्ता तथा वाक्षप्रवृत्तिः स्तृतिः स्याचाहिशि ।
शरीरप्रवृत्तिः प्रणामित्रया स्थात् प्रसीद चमस्त प्रभो सन्ततं मे ॥ ६० ॥
प्रतेरप्रवृत्तिः प्रणामित्रया स्थात् प्रसीद चमस्त प्रभो सन्ततं मे ॥ ६० ॥
प्रतेरप्रस्तिः प्रणामित्रया स्थात् प्रसीद चमस्त प्रभो सन्ततं मे ॥ ६० ॥
प्रतेरप्रस्तिः प्रणामित्रया स्थात् प्रसीद चमस्त प्रभो सन्ततं मे ॥ ६० ॥
योऽस्थितेत् स खतु परां श्रियच्च गत्वा श्रुडन्तद्वजिति पदं परस्य धान्तः ॥६८॥
योऽस्थितियतमना मन्त्री योगी स्थात् स एव भोगी च ॥ ६८॥

॥ \* ॥ दति श्रीप्रपञ्चसारे एकादमः पटनः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "बसन्त्रोबिवद्वेन्दुरेखे तिनेत्रे सपाशाङ्क्ष्याभीत्यभीष्टात्तक्ष्ते" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "द्यतिर्वाख्यतिः सद्यतिः श्रीय भिक्तः" इति पाठानरम्।

## द्वाद्यः पटलः।

----

श्रथ त्रियो सन्तिविधिः समासतो जगितताय प्रतिवस्यतिः धुना । सम्राष्ट्रभेदेः सजपार्चनाम्हतस्रमैः समभ्युदरणाय दुगतिः ॥ १ ॥ वियत्तुरीयस्तु विसोमतोऽनसप्रदीपितो वामितिसोचनान्तितः । सचन्द्रखण्डः कथितो रमामनुर्मनोरथावाप्तिमन्नासुग्दुमः ॥ २ ॥ ऋषिर्भृगुञ्कन्दिस चोदिता निहत् समीरिता श्रीरिप देवता पुनः । दृगचिकर्णेन मनुस्तरानसान्तितन चास्या विहितं षड्ष्ट्रकम् ॥ ३ ॥

भ्याद्भ्यो हिपद्माभयवरदकरा तप्तकाक्तेस्वराभा ग्रभ्यास्थाभेभयुग्मदयकरप्टतकुश्वाद्विरासिच्यमाना । रत्नीयावडमीलिर्ञ्जिमनतरदुक्तनाक्तेवानेपनाक्या पद्माची पद्मनाभोरसि कतवस्तिः पद्मगा श्रीः श्रिये वः ॥ ४ ॥

> संदीचितोऽय गुरुणा मनुवर्धमेनं सम्यग्जपितिशितधीर्दिननाथलचम्। श्रभ्यच्यत्रहरहः श्रियमादरेण मन्त्री सुग्रुडचरितो रहितो बधूभिः॥ ५॥

जपावसाने दिनकत्सहस्रसंख्येः सरोजेर्मधुरत्रयाक्तेः । इनेत्तिलेर्व्या विधिनाथ विस्वैः सिमद्देर्मिन्यवरस्त्रिभिर्व्या ॥ ६ ॥ रुचिराष्ट्रपत्नमथ वारित्तः गुणवत्तराश्चित्तरस्त्रयुतम् । प्रविधाय पीठमपि तत्र संयजित्रवशिक्तिभः सह रमाश्च ततः ॥ ० ॥

विभूतिक्वतिः कान्तिर्हृष्टिः कीर्त्तिय सवितः। व्यष्टिक्त्कष्टि ऋषिय रमाया नव शक्तयः॥ ८॥ श्रावाद्य सम्यक्किशे यथावत् समर्चेनीया विधिना रमा सा। जिष्ठा यथाशिक पुनर्गुक्तु तं सेचयेत् संयतमाकाशिष्यम्॥ ८॥ म्रङ्गः प्रथमाष्ट्रतिरिष मूर्त्तीभचतुष्किनिधियुगैरपरा। म्राह्मयुक्तिन चान्या चरमा ककुबीखरैः समस्यर्चे ॥ १०॥

वासुदेवः सङ्गर्षणः प्रयुक्तश्वानिरुद्धकः ।

दमकः सिललश्चेव गुगुलुश्च कुरग्टकः ॥ ११ ॥

वराकी (१) विमला चैव कमला वनमालिका ।

विभीषिका मानिका च गाङ्करी वसुमालिका ॥ १२ ॥

श्वनयैव च पूर्व्वसेवया परितृष्टा कमला प्रसीदित ।

धनधान्यसम्हिसंकुलामचिरादेव च मिक्तणे श्वियम् ॥ १३ ॥

श्वभस्यरोजद्वयसेऽभितिष्ठंस्त्रिलचमेनं प्रजपेच मन्त्री ।

श्वियं विचिन्त्यार्कगतां यथावत् दरिद्रताया भवन्ति प्रसुक्तः ॥ १४ ॥

वसतावुपविष्य कैटभारेः कमलाहचत्ते तथा विस्त्रम् ।

जपतोऽपि भवेच काङ्कितार्थादिधको वसारतो वसुप्रपञ्चः ॥ १५ ॥

जुद्वयाद्योकदद्दने सष्टतैरपि तण्डुलैः सकलवश्ववमम् ।

खदिरानले विमधुरैरपि तैर्धनदञ्च राजञ्जलवश्यमपि॥ १६ ॥

समधुरनितनानां लच्छीमादलच्मी-परिगतमपि जन्तुं प्राप्नुयाच्छीः समग्रा। धनविभवसस्द्रा नित्यमाद्वादयन्ती त्यजति न कर्णार्द्रा तस्य सा सन्ततिश्व॥ १७॥

विस्तं श्रीस्त्रजापी निजभुवि सुखजी वर्षयिवास्य पूर्वं
पत्ने स्त्रिस्तादुयुत्ते: कुसुमफलसमिद्धिस्ततः स्त्रन्थभेदैः ।
तन्मूलैर्मण्डलात् प्राक् सुनियतचिरतोऽसी इतानिर्मालासा
रूपं पश्चेद्रमायाः कथमिव च पुनस्तत् कुले स्यादलच्योः ॥ १८ ॥
द्वृदयकमलवर्णतः परस्तादस्तमनन्तयुतं ततत्र सिद्धेः ।
इतवहदयितित्यसी रमायाः प्रवरधनार्थिभरिथितो हि मन्तः ॥ १८ ॥

<sup>(</sup>१) "वलाको" इति प्राठान्तरम्।

दचीऽस्य स्याद्टिषण्कन्दिस च सुमितिभित्तता विराड्दैवता।
श्रीहंवी पश्चिनीभ्यां हृदयकिष्यस्मी विष्णुपत्ना शिखा च।
मेदोरेफाह्नदार्णेरिप च कमनक्ष्पाचरैवभी चास्त्रं
ताराद्याभिनेमोऽन्ताभिरिप निगदितं जातियुक्ताभिरङ्गम् ॥ २०॥
पद्मस्या पद्मनेता कमन्त्रुगवराभीतियुग्दोः मरोजा
देहीत्याभिः प्रभाभिस्तिभुवनिवयं भास्त्ररा भासयन्ती।
सृक्ताहाराभिरामोत्रतकुचकन्त्रणा रत्नमञ्जीरकाषीस्वैवेयोभीगङ्गदाच्या ध्रमणिमुकुटा श्रेयमे श्रीभेवेदः ॥ २१॥

ध्यालेवं त्रियमि पूर्वकृष्ठपीठे

पवादी प्रथममथार्चयेत्तदकः ।

श्रष्टाभिदेलमनुशिक्तभिस्तदन्ते

लोनेशैरिति विधिना समर्चयेत् समृद्धे ॥ २२ ॥
दीचातो जपतु रमारमेश्रमको

लचाणां दशकममुं मनुं नियत्या ।

स श्रीमान् बहुधनधान्यसङ्गः सनोधावी भवति च वसरेण मन्ती ॥ २३ ॥

दित मन्वजपादतधीर्मधुरिततयेरयुतं जुद्यात् कर्मनै:।
परिश्रद्यमना न चिरात् स पुनर्नभते निजवान्दितसर्थचयम्॥ २४॥
ससुद्रगायामवतीर्थ्य नद्यां स्वकग्रुमाते पयिस स्थितः सन्।
तिन्नचजाप्याच्यतमोऽन्द्रमानासन्ती भवेनात विचारणीयम्॥ २५॥

नन्यावर्त्तर्जुहुत भगभेऽभ्यर्च लक्ष्मीं सहस्तं तावदेखेस्त्रमधुरयुतैर्व्वा फले: पौर्णमास्याम् । पश्चम्यां वा सितसरसिजे: ग्रुक्तवारेऽच्छपुची-रन्येभांसं प्रतिहृतविधेवसरात् स्याहनाच्यः ॥ २६ ॥ ताररमामायाः श्रीकमले कमलालये प्रसीदयुगम् । वीजानि तानि पुनरपि समहालक्ष्मेर हृदिन्दिरामन्तः ॥ २० ॥ तिभिस्त वर्षे हिंदयं शिरोऽपि स्थात् पञ्चभिषाय शिखा तिवर्णेः। तिभिस्तया वन्भे चतुर्भिरस्तं प्रयक् तिवीजापुटितैस्तदङ्गम्॥ २८॥

> हस्तोयहसुपावपङ्गजयुगादर्भा स्पुरनूपुरा ग्रेवियाङ्गदहारकङ्गणमहामीलिज्वेलत्कुग्छला। पद्मस्या परिचारिकापरिहता ग्रक्ताङ्गरागांग्रका देवी दिव्यगणार्चिता भवदघप्रध्वंसिनी स्थाद्रमा॥ २८॥

लचं जपेसनुमिमं मधुरवयाती-

र्वें त्वे: फले: प्रति हुने दयुतं तदन्ते । आराधयेत् प्रतिदिनं प्रतिवच्चमाण-

मार्गेण दुर्गतिभयाद्रहितो भवेत् सः॥ ३०॥

श्रीधरश्र ह्रषीनिशो वैकुर्छो विश्वरूपकः।

वासुदेवादयशङ्गावरणात् समनन्तरम् ॥ ३१ ॥

भारतीपार्व्वतीचान्द्रीयचीभिरपि संयुता।

दमकादिभिस्तृतीयाऽनुरागाचै अतुर्थिषि ॥ ३२ ॥

अनुरागीऽविसम्बादी विजयी बन्नभी मटः।

हर्षी बन्ध तेजसेलाष्टी वाणा महास्रिय: ॥ ३३ ॥

अनन्तब्रह्मपर्थन्तैः पश्चमीन्द्रादिभिर्मता ।

चक्रपद्मान्तिकै: षष्ठी बजाद्येराष्ट्रति: त्रियः ॥ ३४ ॥

सम्प्रज्यैवं यियमनुदिनं यो जपेनाल्समनं

प्रोत्तां संख्यां सहतविधिमप्युच्छितां प्राप्य लच्मीम्।

दिचादर्व्वागवनिपशुप्रतादिभोगैः समुद्रो

वर्षादे हापदि च पदमप्येति नित्यं स विश्वोः ॥ ३५ ॥

श्रीमन्त्रेष्विति गदितेषु भितायुत्तः श्रीस्तान्यपि च जपेद्यजेषुनेच । श्रीस्त्रो प्रथमतरे खयं मुनिः स्यादन्येषां मुनय दमे भवन्ति भूयः ॥ ३६ ॥

यानन्दः कईमस्रैव चिक्कीतस्रेन्दिरासुतः।

ऋचामयो तदन्यासास्वयः ससुदीरिताः ॥ ३०॥

श्राची स्कावये क्रन्दोऽनुष्ट्रप् कांस्ये द्वहत्यपि।
तदत्त्वयोस्त्रिष्टुवाख्यं परस्तादष्टके पुनः ॥ ३८ ॥
श्रनुष्टुवत्त्ये प्रस्तारपङ्किण्कन्दांसि वे कमात्।
श्रामी स्थातां देवते च न्यासाङ्गविधिकच्यते ॥ ३८ ॥
मूर्जाचिकणनासामुखगनदोद्धेदयनामिगुद्येषु ।
पायूक्जानुजङ्गाचरणेषु न्यसतु स्काकै: क्रमणः ॥ ४० ॥
सहिरणमयी च चन्द्रा रजतहिरस्यस्त्रजे हिरस्यास्था।
श्रङ्गानि जातियुष्त्रि त्वथ च हिरस्थवर्णाद्वया तथास्तं स्थात् ॥ ४१ ॥

श्रहणकमलसंस्था तद्रज:पुञ्जवर्णा-करकमलप्टतेष्टाभीतियुग्माम्बुजा च। मणिमुकुटविचित्रानङ्गता कत्पजाते-भेवतु भुवनसाता सन्ततं श्री: श्रिये वः ॥ ४२ ॥ ग्रारभ्याच्छां प्रतिपदमय प्राप्तदीची वियुक्त-स्तन्बङ्गीभिस्तनुविमलवासाः सुधौतदिजाबाः । एकाट्यामय परिसमाप्यार्कमाइसिकानां जापं मन्त्री प्रयजतु रमां प्राक्तनप्रोक्तपीठे ॥ ४३ ॥ पद्मा सपद्मवर्णा पद्मस्थादी च तर्पयन्यभिधा। द्यप्ता ज्वलन्यभिख्या स्वर्णप्राकारमंज्ञका चेति ॥ ४४ ॥ मध्ये दिशाधिपाङ्गाद्वच्योरेतास्ततस वजादीन्। प्रयजेचतुरावरणं निगदितमिति स्ताकल्पितं विधानम् ॥४५॥ श्रवष्टताभ्यां जुड्यादनुदिनमष्टोत्तरं गतं मन्ती। त्रावाहनासनार्घ्यकपादाचमनमधुपर्कसेकानि ॥ ४६ ॥ वासीसूषणगन्धान् सुमनोयुतध्पदीपभोज्यानि । सोहासनानि कुर्योद्धितायुक्तः पश्चदमभिरय मनुभिः ॥ ४० ॥ व्यस्तैरपि च समस्तै: पूजायां संवतात्मकः मिद्रा। पद्मैर्वित्वसमिद्धिः पयोत्यसा सर्पिता क्रमाळ्ड्यात् ॥ ४८ ॥

एकैकं विस्त्रिणतं दादण्यां भोजयीत विप्रांथ। मन्दारक्षन्दक्षमुदकनन्द्यावत्तीत्वासाः। कच्चारपद्मरत्तोत्पलकेतकचम्पकाटयी याच्याः ॥ ४८ ॥ परिविचे चित्रो नित्यं सूत्रौस्तैः स्नानकर्माणि। श्रादित्याभिमुखी जप्याद्यावत्तावच तर्पयेत्॥ ५०॥ श्रर्चयेदिधिनाऽनेन दिनशो जुद्द्याचिशः। एवं करोति वर्मासं योऽसी स्यादिन्द्रिरापति: ॥ ५१ ॥ उद्दडमात्रे निलने नवनीतं विनिचिपेत्। सकर्णिके सिकञ्चल्कोदरे प्रवान्तरालके ॥ ५२ ॥ पुनस्तत् पद्मसुडृत्य सुसमिडे विभावसी। जुहुयादन्ययायची गतमष्टीत्तरं जपन् ॥ ५३ ॥ चलारिंभच्छ् कवारैर्भ हा श्रीस्तस्य जायते। कांस्योऽस्मी(१)त्यनया सम्यगेकादम घृताइतीः। षण्मासं जुह्वतो नित्यं भूयात् प्रायो महेन्दिरा ॥ ५४ ॥ स्तौरेतेर्जपतु जुडुयादर्चयीतावगाहित्-सिचेहको दिनमन् तथा संयतस्तर्पयीत। संग्रुडात्मा विविधधनधान्याकुलाभ्यन्तरोऽसी मन्ती सर्वेभीव बहुमतः श्रीमतां स्थात् पुरोगः ॥ ५५ ॥ त्रीर्लक्सीर्वरदा विशापती च स्वसुप्रदा। हिरण्यक्या सम्बर्णमालिनी रजतस्रजा॥ ५६॥ ससुवर्णस्टहा खर्णप्राकारा पद्मवासिनी। पद्महस्ता पद्मपूर्ळिपिया मुक्तापदादिका ॥ ५०॥ चलङ्कारा तथा सूर्या चन्द्रा विल्वप्रियेखरी। भुतिः प्रपूर्वा मुतिय विभूत्यु डिसम्डयः ॥ ५८॥

<sup>(</sup>१) "कांस्वीऽिक" इति मन्त्रः श्रोस्क्रतादौ द्रष्टवाः।

तृष्टि: पृष्टिय धनदा तथान्या तृ धनेखरी (१)।

ग्रुडा सभोगिनी भोगदा सधाद्धविधाद्धके ॥ ५८ ॥

डातिंग्रदेताः त्रीदेव्या ये मन्त्राः ससुदीरिताः।

तारादिका नमोऽन्ताय तैरचीस बिलं हरेत्।

तर्पयेच महादेवीं दिनादी (२) मन्त्रवित्तमः ॥ ६० ॥

नाभ्यकोऽत्याव नग्नः सिल्लमवतरेत्र स्वपेडाऽग्रुचिः मन्त्राभ्यक्षात्रेव चाद्यात्तिलरहलवणे केवलेनैव दोषाम्।

वक्षे लिम्पेडदेवादृतमपि मलिनः स्थाव विस्वास्त्रजनाः

दोणावी धारयेत् के भुवमपि न द्यवैवालिखेदिन्दरार्थी ॥ ६१ ॥

सुविमलचरितः स्थाच्छुडमात्यात्त्तेपा-भरणवसनदेहो मुख्यगन्धोत्तमाङः। सुविगदनखदन्तः ग्रुडधीर्विश्वभक्तो

विमलक्चिरययः स्थाचिरायेन्द्रियार्थी ॥ ६२ ॥
दुष्टां कष्टान्ववायां कलहकलुषितां मार्गदुष्टामनिष्टामन्यासक्तामसिक्तामितिवपुलक्याङ्गीमितिङ्गस्वदीर्घाम् ।
रोगार्त्ताभोगलोलां प्रतिपुरुषचलां राजकान्तामकान्तां
काकाचीमेकचारां ग्रहकुसुमयुतां न स्थ्यिदिन्द्रियार्थी ॥ ६३ ॥
यान्तः शस्वत्सितमधुरपूर्व्वाभिभाषी दयाद्रीं
देवाचार्थातिथिदद्यनपूजारतः पुरुषयोतः ।
नित्यस्रायी नियमनिरतः प्रत्यगाशासुवाशी

मन्त्री वर्णात्रमहद्रतिः स्थाचिरायेन्द्रिशर्थीं ॥ ६४ ॥ त्रीमन्त्रमतः त्रितविष्णुदीचः श्रीस्त्रजापी सितधीः सुगीनः । स्वदारतृष्टो मितभाषणाश्री लोकप्रियः स्थाचिरमिन्दिराधीं ॥ ६५ ॥

॥ \* ॥ इति सीप्रपश्चसारे द्वाद्य: पटल: ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "तथान्या भुवनेश्वरी" इति पाठान्तरम्। (१) "हिनशः" इति पाठान्तरम्।

## वयोदशः पटलः।

यथ रमाभुवनिश्रमनोभवैस्तिपुटसंज्ञकमन्त्रमुदीरितम्।
सक्तवर्गप्रकाप्तियशस्त्ररं जगित रञ्जनदं किवताकरम्॥१॥
वीजैस्तिभिर्द्विकृत्तैः कुर्थ्यादङ्गानि साधकः सिडैर।
पूर्व्वतरितयोर्थ्या हयोरप्येकं तदङ्गयोः प्रभजेत्॥२॥
नवकनकभासुरोर्व्वीवरिचतमणिकुष्टिमे सकत्पतरौ।
रत्नवरबद्वसिंहासननिहितसरोक्हे समासीनाम्॥३॥

यावहरत्नमुक्तटां (१) मणिकुण्डलोयत्केयूरको सिरसना स्वयन पुरा व्याम् ।
ध्याये दृता खयुगपा शवरा दु शे सुन्यः
चापां सपुष्पविशिखां नवहिमवर्णाम् ॥ १ ॥
चामरमुकुरसमुद्रकता स्वृत्तका रङ्गवाहिनी भिः ।
दूती भिः समिम हतां पश्यन्तीं साधकं प्रसन्न ह्या ॥ ५ ॥
को के खरी मिति विचिन्त्य जपे सम्बन्धः
मादित्य कम मन्त्रतमो जपान्ते ।
योरा ज हच समिम संस्त्रतमो जपान्ते ।
योरा ज हच समिम संस्त्रतमो जपान्ते ।
योरा ज हच समिम संस्त्रतमो त्या ।
योरा ज हच समिम संस्त्रतमे सुरे जुं होत् ॥ ६ ॥
प्रक्रिके स्त्री हरिगिरस्ता श्रे वेद्ये हिस्स ।
योषिद्र पैके हिर्पि यजे को कपा लेस्त देतत्
प्रो कं देव्या अपि सुरगणैः पूजनीयं विधानम ॥ ० ॥

<sup>(</sup>१) "बावबहेमसकुटास्" इति पाठान्तरस्।

सस्तीगीरीमनिषययवीजानि कला कलायां ताञ्चापीन्दी तमिष गगने तस्त सिन्दूरवर्णम् । स्मृत्वा बुद्वाभिवनमिष्यनं तस्त्रयत्वेन मन्त्री देवान् वश्चानिष वितनुति किं पुनर्मर्व्वजातीन् ॥ ८ ॥ य इसं भजते मनुं सनस्त्री विधिना वा पुनर्श्वयेदिधानम् । सतु सम्यगवाष्य दृष्टभोगान् परतस्त्रत्यरमेशमिति धाम ॥ ८ ॥

सहृदयभगवत्ये दान्तरस्थे धरार्गाः सिणधरिशवधार्षारिहिठान्ता भ्रवाद्याः। गदितमितिधराया मन्त्रसृत्कृष्टधात्री-सुखसुतधनधान्यप्राप्तिदं कीर्त्तिदश्च ॥ १० ॥

महिषरिप वराह उत्तम्बन्दी निवृदस्य देवता धरणी।
मनुनाऽमुनैव च पहें: पोड़ाविभिन्नेन निगटिताऽङ्गविधि: ॥ ११ ॥
मुख्यासीजे निविष्टारुणचरणतना श्यामनाङ्गी मनोज्ञा
चञ्चच्छाल्यग्रुखच्छुकलिमतकरा प्राप्तनीलीत्पना च।
रताकल्याभिरामा मणिमयमुकुटा चित्रवस्ता प्रमदा
दिख्यादिष्यस्थरा वः सत्तमभिमतं बन्नभा कैटभारः ॥ १२ ॥

लचायुता च सटगांग्रहुतावमाना प्रोत्ता घराहृद्यमन्तजपित्रया स्यात्। सर्पिभता सुविमलेन पयोऽन्यसास्य

होमे विधि: सक्तनिहिकर: विलायम् ॥ १३ ॥
पीठे विश्योः पूज्येत् पूर्व्यसङ्गेर्भूवद्भाग्यमुगणमं ज्ञेष्य भृते: ।
गान्यन्ताभिः गिक्तभिः साक्तमाणायानेः पृथ्वीं मंयतात्मोपहारैः ॥१४॥
पृष्येः प्रियङ्गोर्मधुरत्वयाक्तेनींनोत्पनैर्व्वापि तथाक्ष्णेस्तैः ।
सहस्रमानं प्रतिज्ञहृतः स्थाहीर्गोमती शस्यकुनाकुना च ॥ १५ ॥
पिद्धरां पृथुनशानिमद्धरीं यो जुहोति मधुरत्वयोद्धिताम् ।
नित्यशः शतमथास्य मण्डनाइस्तगा भवति विस्तृता मही ॥ १६ ॥

स्गोत्त वारे निजसाध्यभूसृहिलोड़िताभाः परिपक्षमन्यः ।
पयोष्टतातं जुहुयात् सहस्रं दुग्धेन वाऽतेन दिनावतारे ॥ १७ ॥
षण्मासादनुस्गुवासरमेष होमः सम्पन्नान् सञ्जपनयेद्वराप्रदेशान् ।
प्रतान् वा पश्चमहिषेष्टजुष्टपुष्टामिष्टामप्यनुदिनसिन्दिरां समग्राम् ॥१८॥
संविपतो हृदयमन्त्रविधिधैरायाः

पोत्तो हिताय जगतां रहितचमाणाम्। एनं भजिति धराकमलाससृडः

स्यादत सिंडिमपरत परां प्रयाति ॥ १८॥ श्रय पुरुषार्थचतुष्टयसिंडिकरी मन्त्रजापनिरतानाम । लिरिताख्येयं विद्या निगदाते जपहुताईनविधिभिः॥ २०॥ भितायुतानां ल्राया सिंडिकरी चेति मन्त्रिणां सततम्। देवास्वरितास्या स्याचिरितं च्लेड्ग्रहादिहरणतया ॥ २१ ॥ वमर्द्धी च तदन्यः गिवयुक् चरमाङ्गनाद्यसार्घिलवम्। अन्यः सयोनिरस्त्रान्तिकः सतारो मनुईपार्णयुतः ॥ २२ ॥ तारान्तेऽस्वादाविष मायावीजं प्रयोजयेचान्ती। तेन हि काङ्कितसिंडिभूयादचिरेण मन्त्रविदाम्॥ २३॥ कूमादिश्यां दाश्यां दाश्यामपि पूर्व्वपूर्वहीनाभ्याम्। क्तर्यात् सप्तभिरणैरङ्गानि च षट् क्रमेण मन्त्रज्ञः ॥ २४ ॥ कालिकगलहनाभिगुद्योरुषु जानुजङ्घयोः पदयोः। देह्नचासं क्र्यांनान्त्रेण व्यापकं समस्तेन ॥ २५ ॥ ग्यामलतनुमन्णपङ्कजचरणतलां वृषलनागमञ्जीराम्। पर्णां ग्रुकपरिधानां वैश्वास्ति दन्द्रमेखलाक लिताम् ॥ २६ ॥ तनुमध्यनतां पृथुस्तनयुगलां करिवराजदभयवराम्। शिखिपिच्छनालवलयां गुञ्जापलगुणितभूवितार्गणिताम् ॥ २०॥ नृपफणिक्ततकेयूरान्तां गलविलसदिविधमणियुताभरणाम् । दिजनागविहितकुण्डलमण्डितगण्डदयीमुकुरशोभाम् ॥ २८॥

शोणतराधरपक्षवविद्रुममण्यिभासुरां प्रसक्ताञ्च। पूर्णभाभिविम्बवदनामक्णायतलोचनवथीनलिनाम्। कुञ्चितकुन्तनविनसन्पुकुटाघटितान्दिवैरिपिञ्कयुताम् ॥ २८ ॥ कैरातीं वनकुसुमोज्ज्वलां मयूरातपत्रकेतनिकाम्। सुरुचिरसिंहासनगां विश्वससमुदायमन्दिरां तरुणीम् ॥ ३० ॥ तामेनां विरिताखां ध्यावा कुर्याज्जपाईनाहोमान्। दीचां पाष्य गुरोरय लचं जप्याद्यांग्यकं जुदुयात् ॥ ३१ ॥ विल्वसमिद्गिस्त्रमधुरसिताभिः साधकः सुसंयतधीः। श्रष्टहरिविधृतसिंहासने समाबाह्य सरसिजे देवीम् ॥ ३२ ॥ श्रङ्गै: सह प्रणीतां गायनीं पूजयेहियां क्रमतः। हुङ्काराख्या खेचरिचण्डे सच्छेदनी तथा चपणी॥ ३३॥ भूयस्त्रियात्त्वयाहुङ्गारीमचेमकारिकाः पूज्याः। सयीवीजा लोकेगायुधभूषान्विता दलाग्रेषु ॥ ३४ ॥ फट्कारी चाप्यये गरा सगरधारिणी च तदाह्ये। सस्तर्णवित्रयध्यौ दास्ये पूच्ये पुनर्जयाविजये ॥ ३५ ॥ क्षणो वर्ञ्चरकेशो लगुड़धर: किङ्करस तत्पुरत:। श्रक्णेश्वन्दनकुसुमैर्बनजैरपि धूपदीपनैवेदी:॥ ३६॥ प्रवरेश नृत्यगीतै: समर्चयेइतिसरावनस्ततनु:। जपहुतपूजाभेदैरिति सिडे मन्त्रजापिनो मन्त्रे॥ ३०॥ नारीनरनरपतयः कुर्व्वन्ति सदा नमस्त्रियामसी। विद्याधर्यो यच्यः सस्रासुरसिडचारणप्रमदाः ॥ ३८ ॥ अपरसय विशिष्टाः साध्वसक्तेन चेतसाकुलिताः। स्मरणरविद्वलिताङ्गो रोमाञ्चितगाववत्तरीललिताः ॥ ३८ ॥ घनघमं विन्दुमी तिकविलसल्युचमण्डलयुतयः। विष्यष्टजघनवचोरुइदोर्म्नाः प्रस्वनत्यदन्यासाः ॥ ४० ॥

मुकुलितनयनसरोजाः प्रस्पन्दित (१) दशनवसनसंभिनाः । ञ्चयमानां ग्रुकचिक्तरा मदविवग्रस्वलितमन्दभाषि खः ॥ ४१ ॥ सद्तरमस्तकविरचितनत्यञ्चलयः प्रसादकाङ्किन्यः। ईचल देहि वाचं परिरभाणपरमसीख्यमस्माकम ॥ ४२ ॥ एहि सुरोद्यानादिषु रंस्थामः खेच्छ्या निरातङ्गम्। इत्यादिवादिनौभिः प्रसोभ्यमानो यदा न विक्रियते मन्त्री ॥ ४३ ॥ तदैव वाञ्कितमखिलं तस्मै ददाति सा देवी। योनिं कुण्डस्थान्तः प्रकल्पा ततानलं समाधाय ॥ ४४ ॥ मस्पुच्य पूर्व्वविधिना जुडुयात् सर्व्वार्थसिडये मन्त्री। दत्तुगकलैः समद्रे। दूर्ज्ञीभिस्वायुषे त्रिये धान्यैः ॥ ४५ ॥ धान्याय यवै: पुष्टी गोधूमैर्ऋदये तिलैर्नुहुयात्। जम्बूभिः खर्णाध्ये वाजीभिः प्रवुशान्तये तथाऽचतकैः ॥ ४६ ॥ अचयसिडी वकुले: की खेँ कु मुदैर्म हो दयाय तथा। यरणीत्पलैय पुष्यै मध्कजैरिष्टसिद्वयेऽशोकै: ॥ ४०॥ पुचार्ये पाटनजे: स्तीसिहैं। निस्वजेश विदिष्यी। तुष्यि नीलोत्पलकैः सचम्पकैः कनकसिद्धये पद्मैः ॥ ४८॥ मह निंग्रनेश सर्वीपद्रवशान्य स साधको जुहुयात्। इतसंख्या साइस्ती वियुता वायायुतान्तिकी भवति ॥ ४८ ॥ यावत् संख्यो होमस्तावज्जप्यय मन्त्रिणां मन्तः। सनुमन्त्रिते वारिभिरासेक: च्लेनग्रान्तिकद्भवति ॥ ५०॥ तज्जप्तयष्टिघातो मन्त्रितचुक्कोदकाइतिय तथा। तलार्णरन्ध्रजापात् सद्यो नथ्युर्व्विषग्रहादिरुजः। तद्यन्तस्थापनमपि विषभृतादिप्रशान्तिकत् प्रोक्तम् ॥ ५१ ॥

<sup>(!) &</sup>quot;प्रखन्दित" र्रात पाठान्तरम्।

त्राख्यां मध्ये सतारे मनुमय गतसंयुक्तविंगत्प्टेषु प्राटचिख्येन प्रवीदिकमनु विकिखेत हादगाष्ट्रित मन्त्री। विंशहन्दाष्ट्रशूलाक लितविर चितं यन्त्र मेतत् सुज्ञां बहं स्वेतग्रहात्तिं हरति विजयतस्मीप्रदं कीर्त्तिदञ्ज ॥ ५२ ॥ त्राखां मध्यगताऽनले लिखतु दिक्पंतिष्वय खः सक्तृं चुर्ं चूं करणादिषष्टिपदके ग्रैवादिकालोमनुम्। नैऋं त्यादि तथा क्रमाद्यमवृतं वाह्येऽनलेनावृतं प्रोतं नियहचक्रमन्तकपुरप्राप्तिप्रदं वैरिणाम् ॥ ५३ ॥ काली माररमालीकालीनमोचचमोनली। ामारि ततरे मोमारचतत्त्वलतचर ॥ ५४ ॥ यमापाटरपामायमारमोटरमोटमा । ्र पामो भूरिरिभूमोपा टटरीस्वस्वरी रट ॥ ५५ ॥ बक्नेवित्रिस्वनिर्यासकविषमसिभः सीसपटेऽ गुके वा शावे पाषाणके वा विलिखत् मतिमान् काकपचेण यन्त्रम । वस्मीने चलरे वा चततग्विवरे वा निद्ध्यादराति-मृत्यं प्राप्नोति भृयादवयवविकलो व्याधितः पातिती वा॥ ५६॥ चक्रो चाष्टाष्टपरे कालीं प्रिवयातुधानखण्डायम्। ्र यमदत्त्वानिलवीतं विलिख्य विषदिग्डिमर्भेटीलिप्तम ॥ ५०॥ जप्तमधो मुख्मेतद्यन्तं यत तु देशे विनि चिपेनान्तो । तत्रीपद्रवमिखलं दिनगः सर्व्वात्मना भवति ॥ ५८ ॥ खखंबेकागीतिषु मध्येन्दुगसाध्यं ज्ंसः पूर्वादिअचतुःपङ्तिषु गेखम्। निखानमीं शिष्टचतुःषष्टिषु विहा-नीगारां क्याहिग्वा वाह्ये लिरिताख्याम् ॥ ५८ ॥ दिग्दिक् संस्थामस्त्रपदादिवषड्नां मेदोमालावेष्टितं विम्बम।

घटवीतं पद्मस्थं तत्पङ्कजराजददनान्तं प्रीतां चक्रं सम्यगयानुग्रहसंद्मम् । ६०॥

#### तयोदश: पटल: ।

यो सा साया यासा सा यो सा नो याक्रे क्रेया नो सा।

माया लीला लाली यासा याक्रे लाली लीला क्रेया ॥ ६१ ॥

लाचाभिः कक्षमैळी विलिखत धवले चांश्रके खण्पेटे

लेखन्या खण्मय्या टट्रमपि गुलिकीक्षत्य सन्धारयेद्यः।

कत्यातो सत्युतो वा ग्रह्मविषद्रितस्योऽपि मृक्तः सधन्यो

जीवेत् खैं: पुत्रपोवैरपरिमितमहासम्पदा दीर्घकालम् ॥ ६२ ॥

चतु:षष्टांशे वा क्रमविदय लक्षीमनुममुं शिवादां नैक्टित्यादिकमपि चतूर्णास्तवतम्। वहि: खच्छे पट्टे कनकविहिते पूर्व्वविधिना

लिखिला जप्ता निचिपतु शितधीर्यंत तदिदम् ॥ ६३ ॥ चक्रमनुग्रहसंज्ञं मन्ती देशेऽत सम्पदोऽनिरतम् । शुभतरफलदायिन्यो भवन्ति श्रस्यिक्षंत्रालहष्ट्याद्याः ॥ ६४ ॥ हुद्धारे साध्यसंज्ञां विलिखतु तद्यो कार्णिकायाच्च शिष्टा-नष्टौ वर्णान् दलेष्वारचयतु हरमायां तिशो वष्टयीत । कुभस्यं यन्त्रमेतत् सरसिजपुटितं सर्व्वरचाप्रसिद्धाः जप्तं सर्व्वांपर्सग्रग्रममफलदं श्रीकरं वश्चकारि ॥ ६५ ॥

इति निगदितकृष्या पूजयेत्तोतलाया मनुमनुदिनमेनं मानयेत्वानवो यः। स तु जगति समग्रां सम्पदं प्राप्यदेश-पदि सुदिततरात्मा युक्तधीर्भृकिमिति॥ ६६॥

॥ इति तोतलाविधि:॥

स्वरदीवें अपताग्न्यों दीवें त्रव्यक्तेनदद्रनान्तशिवाः। श्रमितः श्रितिनिष्ठो द्वादशवणीं ऽयमीरितो मन्तः॥ ६०॥ द्वाभ्याचैकेकेन द्वाभ्यां द्वाभ्यां तथा पुनर्दाभ्याम्। मन्त्राचरै व्यिद्ध्यादङ्गविधिं जातिसंयुतै सैन्त्री॥ ६८॥

इन्द्रकताकतितोज्जलमीलिमीरमदाकुलिताऽयुगनेवा। शोणितसिन्धुतरिङ्गतपीतद्योतितभात्तदलाम्बुजसंस्था ॥ ६८ ॥ दोर्घृतदाङ्मिसायकपाशा साङ्ग्यचापकपालसमेता। शोगदुकूलविलेपनमाच्या शोगतरा भवतोऽवतु देवी ॥ ७० ॥ स्राता नित्यान्देवीमेवं प्रजपेसनुं प्रतसहस्रम्। त्रयुतं जुहुयादन्ते नृपतन्तमिधा प्रतेन वा मिह्रे ॥ ७१ ॥ यात्रे पीठे पूच्या देवी कुसुमानुसेपनैरक्णै:। खयमप्यनङ्कताङ्कः सध्पदीपैनिवेद्यतास्त्र्नैः ॥ ७२ ॥ इबेखा क्षेदिनी नन्दा चोभणी मदनातुरा। निरञ्जना रागवती क्लिया च मदनावती ॥ ७३ ॥ मेखला द्राविणी चैव तथान्या वेगवत्यपि । सस्मरा हादम प्रोत्ताः मत्तयः पनसंस्थिताः ॥ ७४ ॥ यङ्गीः यितिभिराभिर्मात्वभिराधाधियैः क्रमात् पूच्याः । भिक्तभरानतवपुषा भवभयभङ्गाय सन्त्रिणाऽहरहः ॥ ७५ ॥ दारिद्रारोगदुः खैदौँभाग्यजरापसृत्युदीषैश्व। अस्षष्टो निरपायो जीवति मन्ती भजविः मनुजः ॥ ६ ॥ इतौरिता लोक हिताय वज्रप्रस्तारिणी मन्दिरमिन्दिराया:। या सर्व्वनारीनरराजवर्गसम्मोहिनी मोहनवाणभूता ॥ ६०॥ निद्रयोरन्तरापत्क्षित्रे मदा: स्युध वे शिर:। मायादिकस्तया वर्षेदन्दैशक्रविधिः स्मृतः॥ ७८॥ रता रत्ताङ्गरागांश्वककुसुमविलीपादिका सेन्दुमीलिः स्वियद्वता मदविवयमाघृषितवीचणा च। दोभिः पाशाङ्गयुतकपानाभया पद्मसंस्था देवी पायादिमतफलदा नित्यमः पार्व्वती वः॥ ७८॥ दीचितः प्रजपेत्तचं मनुमेनं हुनेत्ततः। मधूकपुषीः खादत्तोरयुतं इविवाऽयवा ॥ ८०॥

पीठं पूर्ववदस्यर्च तत्रावाद्यासिपूज्येत्।
ग्रङ्गेश्व प्रिक्तिसिलींकपालेरैं वी समाचितः॥ ८१॥
नित्या निरञ्जना क्लिना क्लेटिनी मदनातुरा।
मदद्रवा द्राविणी च द्रविणा प्रक्तयो मताः॥ ८२॥
प्रजपेत् प्रमदां विचिन्त्य यां वा प्रयनस्थो मनुवित् सहस्त्रमानम्।

निधि मारिशकीमुखाइताङ्गी न चिरात् सा मदविद्वना समिति ॥ ८३ ॥ नित्याभिः सदृशतरा न सन्ति लोके लच्छीदा नगदनुरञ्जनाथ मन्ताः। तस्मात्ताः शुभमतयो भजन्तु नित्यं जापार्वोद्यतससुपासनाविशेषैः॥ ८४ ॥

स्वर्णपरेऽयवा भूजें पायवीजेन वेष्टयेत्।

शिक्तवीजं साध्यनाम तत्यध्ये परिकल्पयेत्॥ ८५॥

केसरेषु लिखेत् पायश्लिवीजे प्रदिचलम्।

मन्त्रवर्णायनित्यादीन् दलमध्येषु वाद्यतः॥ ८६॥

हते स्वाहापरेनापि षोड्णाचरिवयया।

पायाङ्गयाच्यया पूर्वे प्रोक्तया वेष्टयेदिपि॥ ८०॥

पतद्यन्तं मदालिप्तं स्गमातङ्गयोः परम्।

सर्वार्थसाधकं मूर्षि करे वा विष्टतं भवेत्॥ ८८॥

श्रद्भास्तरवाणानां वीजायं श्रक्तिपाययोः।

सहस्रं प्रजपेरेनां विद्येशीं वीरमानसः॥ ८८॥

॥ \* ॥ इति यीप्रपञ्चसारे वयोदशः पटनः ॥ \* ॥

# चतुर्दशः पटलः।

भय वस्तामि दुर्गाया मन्तान् साङ्गान् सदैवतान् । सजपाची इतिविधी न् प्रीत्यर्थं मन्त्रजापिनाम् ॥ १ ॥ तारी मायाऽमरेशोऽद्रिपीठो विन्दुसमन्तितः । स एव च विसर्गान्तो गायै नत्यन्तिको मनुः ॥ २ ॥ दुर्गास्य देवता क्रन्दो गायतं नारदो सुनिः । तारो माया च दुर्गायै ज्ञामाद्यन्ताङ्गकत्यना ॥ ३ ॥

> ग्रह्वारिचापगरभिन्नकरां तिनेतां तिग्मेतरांश्वकलया विलसिक्तरीटाम्। सिंहस्थितां सकलसिंडनुताञ्च दुगां दूर्व्वानिभां दुरितवर्गहरां नमामि ॥ ४॥

कताभिषेकदीचलु वसुलचं जंपेसनुम्।
तदन्ते जुहुयात् सिंधःसंयुतेन पयोन्धसा ॥ ५ ॥
श्रष्टसाहस्त्रसंख्येन तिलेर्व्या सधुराष्ट्रतेः।
पीठार्चायां प्रयष्टव्याः क्रमात्तच्छकयो नव ॥ ६ ॥
प्रभा माया जया स्ट्या विग्रहा निन्दिनी तथा।
सप्रभा विजया सर्व्यसिहिदा नवमी तथा॥ ७॥
श्रची इस्वयक्तीवरहितेथ स्वरैरिमाः।
तारान्ते वस्त्रमाभाष्य नखदंष्ट्रायुधाय च ॥ ८ ॥
महासिंहाय चेत्युक्ता वसीस्त्रनतयः क्रमात्।
सिंहमन्त्रोऽयमित्येवं संप्रोक्ता पीठकत्यना ॥ ८ ॥
श्रद्धैः स्यादाहतिः पूर्वा हितीया श्रक्तिभः स्तृता।
श्रष्टायुवेस्तृतीया स्याक्तीकपान्तै सतुर्थिष ॥ १०॥

तदायुधैः पश्चमी च दुर्गायजनमीहमम्।
जया च विजया कीर्त्तः प्रीतिश्राय प्रभाह्नया ॥ ११ ॥
यद्या मेधा युतिरिप मक्तयः खाचरादिकाः ।
चक्रमङ्गगदाखङ्गपामाङ्गगमरा धनुः ॥ १२ ॥
क्रमादष्टायुधाः प्रोक्ता दौर्गा दुर्गितिहारिणः ।
दखं दुर्गामनी जापहतार्चाभिः प्रमाधिते ॥ १३ ॥
मन्त्रीन्दिरावान् भवति दीर्घायुद्दितान् जयेत्।
यान् यानिच्छिति कामान् स तांस्तानाप्रोत्ययद्वतः ॥ १४ ॥
विधाय विधिना तेन कन्मम्त्वभिषेचयेत्।
यमसौ भूतवेतालिपमाचायैर्व्विमुच्चते ।
राजाभिषिक्तो विधिना सपद्वानसुना जयेत् ॥ १५ ॥

श्रमुना विधिना क्षताभिषेका ललना पुत्रमवाध्रुयाहिनीतम्।
हवनात्तिलसर्षपैः सहस्रहितयैराग्र भवेच गर्भरचा ॥ १६ ॥
श्रमयैव जपाभिषेकन्दोमिक्रियया स्यादनुरद्धनं जनानाम्।
भजतां सकलार्थसाधनार्थं सुनिवर्व्यः परिकल्पितोऽयमादौ ॥ १० ॥
छत्तिष्ठपदं प्रथमं पुरुषि ततः किं पदं स्वपिषि युतम्।
भयमपि मेऽन्ते ससुपस्थितमित्युचार्य्य यदि पदं प्रवदेत् ॥ १८ ॥
गक्यमग्रक्यं वोक्वा तन्मे भगवित निगद्य श्रमयपदम्।
प्रोक्वा ठिहतययुतं सप्तविंशाचरो मनुः प्रोक्तः ॥ १८ ॥
श्रारस्थकोऽत्यनुष्ट्ववनदुर्गास्थाः क्रमेण भगवत्याः।
ऋष्यादिकाः स्वमनुना विहितान्यङ्गानि वाक्यभित्रेन ॥ २० ॥
पद्मियतुर्भिरष्टभिरष्टार्णैः षड्भिरपि च पद्मार्णैः।
जातियुतेच विद्य्यादङ्गान्यपि षट् क्रमेण विश्वस्मितः ॥ २१ ॥
पद्यमन्धिगुदान्धुष्वस्थाधारोदरपार्श्वद्यत्सनेषु गले।
दोःसन्धिवदननासाकपोलदृक्षर्थयुग्भुके न्यस्थेत् ॥ २२ ॥

हमप्रखामिन्दुखण्डात्तमीलिं ग्रह्वारीष्टामीतिहस्तां विनेवाम्। हेमाञ्चस्यां पीतवस्त्रां प्रसन्नां देवीं दुगीं दिव्यक्पां नमामि ॥ २३ ॥ ग्ररिगङ्कवाणखेटवाणान् सधनुःश्रूलकतर्ज्जनीईधाना । भवतां महिषोत्तमाङ्गसंस्था नवदूळीमहशी त्रियेऽसु दुर्गा॥ २४॥ चक्रदरखङ्ग ख्रिकगरकाभीक्ष्रमूलसंचक्रकपालैः। ऋष्टिमुसलकुन्तन्त्दकवलयगदाभिन्दिपालयत्र्याख्यै:॥ २५॥ उदादिकतिभुजाव्या माहिषकी सजलजलदसङ्गागा। सिंहस्था वाऽग्निनिभा पद्मस्या चाय मरकतस्थामा ॥ २६ ॥ व्याघ्रलक्परिधाना सर्वाभरणान्विता विनेत्रा च। श्र चिक् लितनी लक्ष चित्र कुन्त लविल सिक्तरी टग्गियक ला ॥ २०॥ सर्पमयवनयन् पुरकाञ्चीकेयू रहारसिभना। स्रिटितिजाभयभयदा ध्येया कात्यायनी प्रयोगिवधी ॥ २८॥ संयतिचलो लचचतुष्कं जहा हुनेहगांशेन। ब्रीहितिनाज्यहिविभे: सम्यक् संचिन्त्य भगवतीमन ने ॥ २८ ॥ पीठे पूर्व्वप्रोते पुज्याङ्गैः प्रतिभिस्त्याष्टाभिः। अष्टायुधेय मात्रिभराश्यो: क्रमश एव दुर्गेयम्॥ ३०॥ त्राया दुर्गा भद्रा सभद्रकाली तयास्विकाख्या च। चिमा सवदगर्भा चिमाइरी चेति शक्तयः प्रोक्ताः ॥ ३१ ॥ श्रिरङ्कपाणखेटकवाणधनुःशूलपाग्डर(१ कपानाः। श्रष्टायुघाः क्रमेणोक्ताः पूर्व्वविधानवदयोदितं श्रेषम् ॥ ३२ ॥ दृखं जपार्चनाहुतसिद्धमनोर्मन्त्रिणः प्रयोगविधिः। विचितो जपः प्रतिदिनं निजरसायै शतं सहस्रं वा ॥ ३३ ॥ उद्दिश्य यद्यदेनं मनं जपेदय सहस्रमयुतं वा। तत्तकान्वी लभतेऽचिरात्तदनुग्रहादसाध्यमपि ॥ ३४॥

<sup>(</sup>१) , "पाग्छर" इत्यत "संयुत" इति प्राठान्तरम्।

स्नाताकाभिमुखः सन्नाभिसमके स्थिते मन्ती। अष्टोर्डभतं प्रजपेत्रिजवाञ्कितसिद्धये च लक्क्येय च ॥ ३५॥ ध्यात्वा तिरा लहस्तां ज्वरसपैयहविपता जन्त्नाम्। संस्थ्य भिरसि ज्यातर्जन्योपद्रवं दृतं (१) भमयेत् ॥ ३६ ॥ त्रयुतं तिलेवेनोसै राजीभिवा हुनेत समिद्भिका। माय्रकीभिरचिरासापसारादिकां च नामयति ॥ ३० ॥ जुडुयाद्रोडिणसमिधामयुतं मन्त्री पुनः सग्रङ्गानाम् । सर्व्वापदां विमुत्त्यै सर्व्वसम्बी ग्रहादिशान्ये च ॥ ३८ ॥ षार्कीः समित्सहस्रैः प्रतिजुहुयादर्भवारमारभ्य। दग्रदिनतोऽव्याखाव्यितसिष्ठिर्देव्याः प्रसादतो भवति ॥ ३८ ॥ श्रुडै: सारैरिधौस्त्रिटिनं वा सप्तरात्रकं वापि। प्रतिशवलं प्रतिजुद्धयान्यतुना निजवान्किताप्तये मत्वीः॥ ४० ॥ विशिखानां विंगत्वं पुरी निधायाय तीच्यतेलेन। ज्हुयात् सहस्रकं वाऽयुतमपि संख्यासु पूरितासु पुनः॥ ४१॥ मम्पातिततैलेन च गरान् समभ्युच्य पूर्व्ववज्जुचुयात् (२)। तानय शूरो धन्वी ग्रुडाचार: प्रवेश्यये(३) द्वाणान्॥ ४२ ॥ प्रतिसेनाया सध्ये सा धावति सदा एव सन्धान्ता। भूयो गुरुं धनैरपि धान्येः परिपूजयेच कारयिता ॥ ४३॥ अष्टोत्तरशतज्ञप्तं यच्छिरसि प्रचिपेचिताभसा। स तु विदिष्टो लोकेईंग्राहेगान्तरं परिभ्नमति॥ ४४॥ कारकारस्य पनैरष्टमहस्त्रेनिपातितैर्भकताः। जुडुयात् मपादपांश्रभिक्चाटकरं भवेद्रिपोः सदाः ॥ ४५॥ सेनां संस्तभायितं विषतरसमनः सहस्रकं जुहुयात्। -तावद्भिस्तत्य वैर्यन्ती मेनां निवर्त्तयति ॥ ४६॥

<sup>(</sup>१) पुस्तकान्तरे "द्रुतम्" द्रति पाठो न दृश्यते।

<sup>(</sup>३) "समभ्यक्य पूर्ववक्तप्यात्" इति पाठान्तरम् । (३) "प्रवेषयेत्" इति पाठान्तरम् ।

विषतस्योच ग्रातोः प्रतिकृतिमस्कृत्यतिष्ठितप्राणाम् । किला किला काको नुकवसातीः सहस्वमष्टी च ॥ ४० ॥ त्रसितचतुई य्यां तहाचे जुँह्यादरस्थ के उद्देनिया। विचतुईशीं प्रयोगादर्वाङ्म्यिते रिपुर्ने सन्देश: ॥ ४८ ॥ स्ववसारक्रोपेतेर्जुडुयात्पचैराजूकवायसयीः। मियतेऽरातिर्भत्तः स्यादुकात्तसमिकाहस्त्रहोमेन ॥ ४८ ॥ संखापितानिनान्तां प्रतिक्षतिसुणोदके विनि:चिप्य। प्रजपेदुकादः स्याच्छ बोर्द्ग्धाभिषेकतः शान्तः ॥ ५०॥ रविविम्बगतामरुणां करयुगपरिक्रुप्तशूनतर्जनिकाम्। ध्यालाऽयुतं प्रजप्यानारियतं सदाएव रिपुनिवहम् ॥ ५१ ॥ असिखेटकरार्कस्या क्रुडा मारयति सैव जपविधिना। िसंहस्था वाणधनुःकरा समुचाटयेटरीनचिरात् ॥ ५२ ॥ विषतस्मिद्युतद्दुताद्य करिणो रोगिणो भवन्यचिरात्। तत्पर्षेश्व विनागस्तेषामुचाटनञ्च तत्पृष्यैः ॥ ५३ ॥ त्रानित्यकसमिद्योमाट्रोगा नश्यन्ति दन्तिनामचिरात्। तत्पुर्योर्भधुराक्षेत्रींमाच वशीभवन्ति मातङ्गाः॥ ५४॥ विमधुरयुतैरानित्यकपनैर्भेत्ता भवन्ति ते सदाः। रचाकरसु करिणां तज्जापितपञ्चगव्यसेपः स्यात्॥ ५५ ॥ त्राच्यतिनराच्यानित्यकदुग्धीदनपञ्चगव्यतग्ड्नकै:। सप्टतेश्व प्रत्येकं सहस्रहवनङ्गजास्ववर्षनकृत्॥ ५६॥ दिजभूत्रहं महानां कित्वा निर्भिदा पञ्चधा भूय:। याशाक्रमेण पञ्चायुधा विधेयाय साधु शिल्पविदा ॥ ५० ॥ गङ्कः सनन्दकोऽरिः गार्षः कौमोदकौ दियां क्रमणः। पचेति पचगये निधाय जप्याच पचसाहस्तम् ॥ ५८॥ तावद्षृतेन ज्हुयात्तेष्वय सम्पात्य साध् सम्पातम्। पुनरपि तावजामा मध्याद्यवटेषु पञ्चग्ययुतम् ॥ ५८ ॥

संखाप्य समीक्षत्य च वितं हरेत्तत तत तकान्ते:। पुरराष्ट्रयामाणां कार्या रचैवमेव मन्त्रविदा ॥ ६०॥ यसिन् देशे विहिता रचियं तत बर्दते लच्छी:। धनधान्यसम्रिष्डः स्याद्रिपुचीराद्याश्च नैव वाधन्ते ॥ ६१ ॥ पद्मोत्पलकुमुदइतैन्पपत्नीर्वाद्मणान् वशीकुरते। . कच्चारलवणहोमैर्विट्शूद्री जातिभिस्तवा ग्रामम्॥ ६२॥ श्रय वारिदरगदाम्बजकरं मुकुन्दं विचिन्ख रविविम्बे। व्यत्यस्तपुरुषभगवत्पदं मनुं भजतु सर्व्वसिद्धिकरम् ॥ ६३ ॥ साधाखाचरगर्भितं मनुमिमं पत्ने लिखिला च त-चको इस्तम्दा क्रतप्रतिक्रतिवि न्यस्य मन्त्री हृदि। सप्ताइन्वय पुत्तनीमभिमुखे संस्थाप्य सन्यावये जप्यादष्ट्रमतं चिराय वधतां गच्छत्यसी निश्रय: ॥ ६४ ॥ बीचीणां जुडुयावरोऽष्ट्यतकं सम्बलराद्गीहिमान् गोदुग्धैः पश्रमान् ष्टतैः कनकवान् दभ्रा च सर्व्विद्धिमान्। अत्रैरनसम्बिमां सधिम: स्वाद्रतवान् दूर्व्वया-प्यायुषान् प्रतिपङ्कजेन महतीं सदाः त्रियं प्राप्न्यात् ॥ ६५ ॥ कान्तं मरुच रसवर्णयुतं (१) सवायं संवीपा गुलिनिपदच सदुष्टगद्म्।

पञ्चान्तकं सदहनं परिभाष्य हान्तं हुं फट् दिठान्तमिति श्लिनिमन्त्रमेव ॥ ६६ ॥ ऋषिदीं घैतपाश्कन्दः ककुव्दुर्गा च देवता । दुर्गा हृदरदा शोषें शिखा स्थादिन्यवासिनी ॥ ६० ॥ वर्माऽसरमिद्दिन च युद्धपूर्ळिपिये तथा । व्रासयदितयञ्चास्तं देवसिद्धसुपूजिते ॥ ६८ ॥

<sup>(</sup>१) "वियद्र्भयुतम्" इति पाठान्तरम्।

नित्यले रचयुगं महायोगिखरीति च ।

शूलिखाद्यच पचाङ्गं हुं फड्न्तमितीरितम्

श्रद्भवर्षीय रचाक्कत् प्रोत्तं ग्रह्मियारणम् ॥ ६८ ॥

विभाणा शूलवाणास्यरिसदरगदा चापपाशान् कराजे

संवध्यामा किरीटोक्सितशिक्कलाभीषणा भूषणाच्या ।

सिहस्तस्याधिकृदा चतन्द्रभिरसिखेटान्विताभिः परीता

कत्याभिभिन्नदैत्या भवतु भवभयध्वंसिनी शूलिनी वः ॥ ०० ॥

एवं विचित्य पुनरचरलचमेनं मन्त्री जपन् प्रजुद्ध्याच दशांशतोऽन्ते ।

पाज्येन साज्यहविषा प्रयज्ञेच देवीमङ्गाष्टशक्तिनिजहितिदिशाधिनार्थः ॥ ०१ ॥

दुर्गा च वरदा विस्थवासिन्य सुरमिह नी ।

गुडिप्रया वेदसिडिपूजिता नन्दिनी तथा ॥ ७२ ॥

महायोगेष्वरी चाष्ट यक्तयः समुदीरिताः ।

रथाङ्ग्यङ्कासिगदावाणकार्मुक संज्ञकाः ॥ ७३ ॥

सगूनपाणा यष्ट्या दिक्कमादष्ट हेतयः ।

दीचाजपहुतार्चाभिः सिद्धः कम्म समाचरेत् ।

ग्रामयोग्यादभूतापस्मारच्चेनगमादिकम् ॥ ७४ ॥

उद्गूर्णैः प्रहरणकैरदीर्णवेगैः श्लादीनिजमय श्लिनीं विचिन्त्य । श्राविष्य चणमिव जप्यमानमन्त्रस्थावृत्था द्रुतमपयान्ति भूतसङ्घाः ॥ २५ ॥

श्रन्तराथ पुनरात्मरोगिणोरिम्बिकामिप निजायुधाकुनाम्।
संविचिन्य जपतोऽरिमुद्रया विद्रवन्यवयविश्रहा ग्रहाः॥ ७६॥
श्रिहिमूषिकवृश्चिकादिजं वा बहुपात्कुकुरन्तिकोद्भवं वा।
विषमाग्र विनाययेत्रराणां प्रतिपन्नेव (१) च विन्यवासिनी सा॥ ७०॥
श्राधाय वाणे निश्ति च देवीचेमङ्करीमन्त्रमिमं जिपत्वा।
तहेषनादेव विपन्नसेना दिशो दिशो धावति (२) नष्टसंद्वा (३)॥ ७८

<sup>(</sup>१) "प्रतिपत्त्यैव" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "नष्टसेना" इति पाठान्तरम्।

षात्मानमार्थां प्रतिपद्म शूलपाशान्वितां वैरिवलं प्रविष्य। मन्त्रं जपनाशु परायुधानि ग्रह्णाति सुन्ताति च बोधसेषाम् ॥ ७८ ॥ तिलसिडार्थेर्नुड्याक्षचं मन्त्री सपतनामयुतम्। स तु रोगाभिहताला स्तिमिति न तत्र सन्देष्ठः ॥ ८० ॥ विमधुरिस तैय तिलैरष्टस इसं जुहोति यो तिदिनम्। अप्रतिहतास्य स्तिभ्यात् प्रागिव वत्सरतः ॥ ८१॥ सर्पिषाष्ट्रगतहोमतोऽसुना वाञ्चितं सकलमञ्दतो भवेतु । दूर्व्वया विवयुजिप्तितं सभेत् सम्यगष्टशतसंख्यया हुतात्॥ ८२॥ कुरिकाक्षपाणनखरा मन्त्रेणानेन साधु संजप्ताः। सम्पाताच्यसुसिका अप्रतिहतशक्तयो भवन्ति युधि ॥ ८३ ॥ गोमयविहितां गुलिकां जुहुयाच्छतमष्टपूर्व्वकं मन्ती। दिवसे: सप्तिभिरिष्टी दिष्टी मियो वियोगिनी भवत: ॥ ८४ ॥ श्रसृष्टकं गोमयमन्तरिचे संग्टह्य जप्ता निसहस्रमानम्। वियासतां वै निखनेन्दराणां संस्तभानं द्वारि चमृमुखे च ॥ ८५ ॥ पानीयान्धःपाणिमाथ्यां प्रमन्नां ध्याला ग्रामं वा पुरं वापि गच्छन्। जप्ला मन्द्रं तर्पयिला प्रविष्टो सप्टं भोज्यं प्राप्तयाद् सत्ववर्गे: ॥ ८६ ॥

यार्नें भेन्त्री निमध्रयुतेरेकसाइस्तमिथी-(१)
राख्यें व्यानिव्यद्वेतास्तिनैक्वा जुद्दोति।
यानुद्दिश्य त्वविद्यतमनास्तन्त्रयः सम्यगनी
ते वश्याः स्युर्व्विधरितिधयो नान कार्य्यो विचारः॥ ८०॥
कुर्यात् प्रयोगानिष दावदुर्गाकत्योदितान् वै मनुनाऽमुना च।
मन्त्री जपाचीद्वततपंणान्ता(२)नात्यो हि मन्त्रोरनयोर्व्विश्रवः॥ ८८॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे चतुर्दशः पटलः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "एकसाइसम्" इत्यत "अर्बसाइसम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "तर्पणाद्या नाल्पो हि" इति पाठान्तरम्।

## पञ्चदशः पटलः।

श्रय कथयिथे मन्त्रं चतुरचरमंत्रकं समासेन। प्रणवो स्वनाधीशादिण्डखसस्यादिको विसर्गान्तः॥१॥ ऋषिरस्याऽजञ्छन्दो गायत्रञ्च देवता च भुवनेशी। चङ्गानि षट क्रमेण प्रोत्तानि प्रणवशक्तिवीजाभ्याम् ॥ २ ॥ भाखद्रतीघमीलिस्मुरदस्तरुचो रञ्जयचारुरेखां (१) सद्यः सन्तप्तकार्त्तस्वरकमन्त्रजवाभासराभिः प्रभाभिः। विखाकाणावकाणं ज्वलयदिशिषरं धर्ने पाणाङ्गेष्टा-भीतीनां भङ्गितुङ्गस्तनमवतु जगत् मातुरार्कं वपुर्व्वः ॥ ३ ॥ संदीचितोऽय प्रजपेच मन्त्रं मन्त्री पुनर्नचचतुष्कमेनम्। पुष्पैस्तदन्ते द्विजहचजातैः स्वादुमुतैर्वा जुद्दयात् मरोजैः ॥ ४ ॥ मनोरयाकां सत्या लनेन प्रवर्त्यतेऽध्यीपहिता प्रपृजा। समे सुमृष्टे रचयेदिविको शुहे तसे खिरिङ्समङ्गणस्य ॥ ५॥ प्रयजेदय प्रभूतां विमलां साराह्यया समाराध्याम्। परमसुखामग्नादिष्वसिषु मध्ये च पीठकृप्तेः प्राक् ॥ ६ ॥ क्रस्त्रविवावियोजिताभिः क्रमात् क्षणान् विन्दुयुताभिरज्भिः। सहाभिपूच्या नव ग्रक्तयः स्युः प्रद्योतनाः प्राज्यतरप्रभावाः ॥ ७ ॥ दीप्ता सूच्या जया भद्रा विभृतिर्विमला तथा। श्रमोघा विद्युता चैव नवमी सर्वतीसुकी ॥ ८॥ ब्रह्मविशाभिवात्मकं समीध्य सीराय योगपीठाय। मोक्कोति नतिमपि पुनः समापयेत् पीठमन्त्रमहिमक्चेः ॥ ८॥

<sup>(</sup>१) "व्यञ्जयचार्रेखाम्" इति पाठान्तरम्।

त्रावाह्य हार्नेखिनमर्भमर्थपायाचमार्यमधपर्वयुत्तैः। प्रपूजयेदावरणै: समस्तसम्पत्त्ववास्यै तदधीनचेता: ॥ १० ॥ हृत्तेखाद्याः पञ्च यष्टव्यास्वङ्गे (१) स्तदनु मात्रिभः पञ्चात्। त्रङ्गाराचैराशापालैरभ्यर्चयेत् क्रमान्मन्ती ॥ ११ ॥ प्रतिपूज्यशक्तिमिति तच पुरः प्रणिधाय (२) तास्वरचितं चषकम्। प्रजपनानुं प्रतिगतक्रमतः परिपूरयेत् सुविमलेः सलिलेः ॥ १२ ॥ श्वचतयवक्षप्रदूर्वातिलसप्रेपक्षस्मचन्दनोपेतै:। प्रस्थयाञ्चा छिट्टं स्वैक्यं सन्भावयन् समान्दितधीः ॥ १३ ॥ द्रष्टा दिनेशमय पीठगतं तथैव व्योमस्थितं परिवृतावरणं विलोक्य। श्रष्टोत्तरं शतमय प्रजपेक्षनुन्तं पूर्णीदकं निजकरेण विधाय पात्रम्॥ १४॥ भूयोऽभ्यचेत्र सुधामयं जलमयो तहत्वपुष्पादिभि र्जानुभ्यामवनिं गतश्रवनमप्यामस्तकं प्रोहरन। दयामाखनबद्दष्टिह्नदयो भन्त्याच्यमोजोवन-च्योतिर्दीप्तियशोधितस्मृतिकरं (३) लच्चीप्रदं भास्तते ॥ १५॥ श्रय क्रतपुषाञ्जलिरपि पुनरष्टग्रतं जपेनानुमिमं मन्त्री। यावद्रश्मिषु भानीर्थाप्नोत्यभः (४) सुधामयं तदपि॥ १६॥ अस्तमयज्ञाविस्तागात्रो दिनपतिर्प्यस्तलमातनोति। धनविभवसुदारपुत्रमिचपश्चगणजुष्टमनन्तभोगयोगि॥ १०॥ तस्मादिनाय दिनशो ददताहिनादी दैन्यापनोदितनवे दिनवस्माय।

श्रर्यं समग्रविभवस्वयवार्कवारे पारं स गच्छति भवाह्वयवारिराग्रे:॥१८॥

<sup>(</sup>१) "हुक्केखाद्यैः पञ्चभिरिद्वाङ्गे" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "प्रविधाय" इति याठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "च्छोतिरीप्रयथोऽखिलस्टितकरम्" द्रति वा पाठः।

<sup>(8) &</sup>quot;प्राप्तीत्यकाः" इति पाठान्तरम्।

अनुदिनमईियतव्यं पंसां विधिनाऽसुनायवा रवये। दबादर्घादयमपि क्रयादाञ्चितायममनास्ये॥ १८॥ एकीक्षल समस्तवस्वन्गतानादिलचन्द्रानलान् वेटारोन गुणांसकेन सगुणानाक्षण ऋकेख्या। सर्वे तल्रितस्थतामपि समावष्टभ्य इंसालना नित्यं शुडमनन्यमचरपदं मन्ती भवेदयोगतः ॥ २०॥ श्रय वदास्यजपामनुसुत्तमं सकलसंस्ट्रियापनसाधनम्। दुरितरोगविषापहरं नृणामिह परत्र च वाञ्कितमिडिदम् ॥ २१ ॥ विणापदं ससुधाकरखण्डं चन्द्रयुगावधिकं वतुरीयम्। चित्रविदो मनुरेष समुक्तो यं प्रजपत्यपि सन्ततमात्मा ॥ २२ ॥ ऋषाद्या ब्रह्मदेव्यादिगायवीपरमात्मकाः। इसाऽक्षीवजलादीर्घयुजाऽङ्गानि समाचरेत ॥ २३ ॥ अरुणकनकवर्णं पद्मसंख्य गीरी-हरनियमितविक्कं सीस्यतान्नपातम्। भवत भवदभीष्टप्राप्तये पागरङ्गा-भयवरदविचित्रं रूपमई। स्विकेशम ॥ २४ ॥ प्रजपेहादशतचं मनुमिसमाज्यान्वितेय दीन्धावै:। तावत् सहस्रमानं जुहुयात् सीरे समईनापीठे ॥ २५ ॥ निचिष्य कलशमस्मिन् पूर्वीक्षानामपामधैकेन। श्रापूर्ण्य चोपचर्य च विहानक्षे: प्रपूजरीत पूर्व्वम ॥ २६ ॥ ऋतवसुवरनरसंज्ञास्तयर्तुगोवज्ञिपूर्व्विकाजान्ताः। ः श्राभोपामास्वेवास्ततो दिमापास्ततय वलादाः॥ २०॥ इति परिपूज्य च कलगं पुनरिभिषिचाय नियमतोऽर्घ्यमिष । दद्यादिनाय चैहिकपारित्रकसिडये विरं मन्त्री॥ २८॥ इन्दुइयोदितसुधारसपूर्णसार्णसम्बद्धविन्दुसुसमिधितमादिवीजम्। संचिन्य यो मनुमिमं भजते मनसी सामैकातोऽय दुनितै: प्रतिमुखतेऽसी॥२८॥ व्योमानुगेन वसुधास्त्रुमुचा सदामा प्रद्योतमानसविनि: सृतश्रीतरुग्धाम् । श्राराधिता दहनचन्द्रनसम्बोध्यां रोगापसृत्युविषदाहरूजः प्रयान्ति ॥ ३०॥

हंसाण्डाकाररूपं सुतपरमसुधं मूईवन्द्राइलन्तं नीता सीषुम्नमागं निश्चितमित्य व्याप्तदेहोपगात्रम्। स्मृत्वा संजप्य मन्तं पलितविषशिरोरूग्ज्वरोन्मादभूता-पस्मारादीं सन्ती हरित दुरितदीभीग्यदारिद्रादीषै:॥ ३१॥

विधाय निपिपक्षजं मनुयुतोक्षसत्निष्यं निधाय घटमत्र पूर्यतु वारिणा तन्मुखम्। पिधाय शशिनात्ममन्त्रयुतवामदोणा पुनः

नारी नरो वा विधिनाभिषिको मन्त्रेण तेनित विषद्योस्थै:।
रोगैस्तथाधिप्रभवैर्व्विमुक्तिश्वराय जीवेलारणैर्व्विग्रहै:॥ ३३॥
करेण तेनैव जलाभिपूर्णे प्रजप्य मन्त्री करकं पिधाय।
सुधायितस्त्रैविषिणं निषिश्चेदिषं निष्टन्यादिष कालकूटम्॥ ३४॥

स्धायितरमै: खसाध्यमभिषेचयेत्तज्जलै: ॥ ३२ ॥

गदितं निजपाणितलं विषिणः शिरिम प्रविघाय जपेळालैः शितधीः।
श्रिचरात् प्रतिमोचयते विषतो मतिमानय तचकदष्टमपि॥ ३५॥

दखजणामन्विधिः सम्प्रोतः संग्रहेण मन्विवदाम्।

यं प्राप्य सकलवसुसुखधम्प्रयोभितिमुतिमाजः स्युः॥ ३६॥

श्रक्षणा भिखिदीर्घयुता हृक्केखा खेतया युताऽनन्ता।

प्रोत्तः प्रयोजनानां तिलकसु यथार्थवाचको मन्वः॥ ३०॥

गुद्धादाचरणतनं कण्ढादागुद्धमागनङ्कान्तात्।

विन्यस्य मन्ववर्णान् क्रमेण मन्वी करोतु वाङ्कविधिम्॥ ३८॥

मन्तस्य मध्यमनुना दीर्घयुजाऽङ्कानि चेह्न कथितानि।

ध्यायेत् पुनरिहमकरं मन्वी निजवाञ्चितार्थनाभाय॥ ३८॥

श्रक्णसरोक्हमंस्यस्तिदृगक्णोऽक्णसरोजयुगन्वधरः।

करकिताभयवरदो द्युतिविस्वोऽमितमूषणिक्वनोऽवतु वः॥ ४०॥

क्रतसन्दीची मन्त्री दिनकरनचं मनुं जपेजाइयात्। तावसाहस्रमनैः सष्टतेर्व्वा निमधुराझ्तेथ तिलैः ॥ ४१॥ प्रागिभिहितेन विधिना पीठायं प्रतिविधाय तत पुन: । विन्यस्य कलगमस्मिन् प्रपूजयेत्तरिणमपि सावरणम्॥ ४२॥ श्रङ्गे: प्रथमावरणं यहैर्द्धितीयं हतीयमाशिशै:। मुख्यतरगन्धसुमनीधृपाद्यैः क्षतभिक्तनस्त्रमनाः ॥ ४३ ॥ प्रागादिदिशासंस्थाः प्रश्चितुधगुरुभागेवाः क्रमेण स्यः। त्राग्नेयादिष्वसिषु धरणिजमन्दाहिकेतवः पूज्याः ॥ ४४ ॥ श्रुश्वसितपीतश्रुका रक्तासितध्रमक्षणकाः क्रमशः। चन्द्राद्याः केलन्ता वामोरुन्यस्तवामकरलिमताः ॥ ४५ ॥ श्रपरकराभयसुद्रा विकतसुखोऽहिः कराहिताञ्जलियुक्। दंष्ट्रीयास्यो मन्दः सवर्ष-(१)महगांश्रकादिभूषय ॥ ४६ ॥ संपूज्यैवं विधिना विधिवत् गोरोचनादिके द्रैब्यै:। दयादधी रवये मन्ती निजवान्कितासये मुक्तये ॥ ४० ॥ गोरोचनासतिनवैणवराजिरत्तशीताख्यशालिकरवीरजवाक्षशायान्। श्यामाकतण्डलयुतां यथाप्रलाभं संयोज्य भिक्तभरतोऽर्घ्यविधिविधेय:॥ ४८॥ कला मण्डनमञ्जयलितं तलाणिकायां तथा पत्राग्रेषु विधाय कुमानवकं तत्पूरियत्वा जनैः। यावाद्य क्रमगो यहानभिसमाराध्याभिषेकक्रियां कुर्याद्यो ग्रहवैकतानि विलयं यान्यस्य लक्कीभवित्॥ ४८॥ यहपरिवृत्तिमञ्चा पूर्व्वेक्तृत्या दिनेशं प्रतिजुद्दुत निजर्चे वैक्तते वै यहाणाम्। श्वभमतिरूपरागी चन्द्रभान्वोः स्वभे वा रिपुतृपजभये वा घोर्रूपे गरे वा ॥ ५०॥

<sup>ि (</sup>१) "द्वत्रर्थ" द्रति पाठान्तम् ।

श्रक दिजाङ्गिपमयूरक पिप्पलाहाः सोदुस्वराः खदिरशस्यभिधाः सदूर्वाः। दर्भाह्याय समिधीऽष्ट्रशतं क्रमेण सव्याहृतीनि वृतहव्यहुतानि होम: (१) ॥ ५१ ॥ याच्याइत्या त्यादावन्ते च व्याहृतिभिर्ण जुहुयात् ॥ ५२ ॥ सोमादीनां दिशि दिशि समाधाय विक्नं यथाव-डोमे सम्यक्तवति सुदं यान्ति सर्वे ग्रहास ! युद्धे सम्यग्जयमपि रुजः शान्तिमायुश्च दीर्घं क्तत्याशान्तिं व्रजिति पुनरेकच वा सर्व्वहोमः ॥ ५३॥ श्रमुना विधिनार्चनाहुतायै: प्रभजेद्यो दिनशो नरो दिनेशम्। मणिभिः स धनैश्व धान्यवर्गैः (२) परिपूर्णावसयो भवेचिराय ॥ ५८ ॥ त्यदान्त श्रार्थ सुख्यणी मेधा रेचिकया गुणाः। व्यत्ययोऽष्टाचरः प्रोतः सौरः सर्वार्थसार्धकः ॥ ५५ ॥ देवभाग ऋषिस्तस्य गायत्री छन्द उच्चते। त्रादिखो देवता चास्य कथन्तेऽङ्गान्यतो मनोः॥ ५६॥ सत्यब्रह्मविष्णुरुद्रैः साग्निभिः सर्व्वसंयुतैः । तेजोञ्चालामिण्डंफट्खाहान्तैरङ्गमाचरेत्॥ ५०॥ म्रादित्यं रविभानू भास्त्ररसूर्यों न्यमेत् स्वरैर्लघुभि:। सिशरोमुखदृरुगुद्यकचरपेषु क्रमश एव मन्त्रितमः ॥ ५८॥ सिशरोमुखगलहृदयोदरनाभिशिश्वाङ् विषु प्रविन्थस्येत्। प्रण्वादीरष्टार्णै: क्रमेण सोऽयं तदचरन्यास: ॥ ५८ ॥ श्रक्णोऽक्णपङ्कजी निषसः कसलेऽभीतिवरी करैदंघानः। स्वर्चाहितमण्डलस्त्रिनेचो रविराकल्पशताक्कलोऽवतादः॥ ६०॥

<sup>(</sup>१) "सर्पिइविदेधियुताः प्रथमेव च खुः" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "धान्यवर्गैः" इत्यत "धान्यरत्नैः" इति पाठान्तरम् ।

संटीचितीऽय मन्त्री मन्त्रं प्रजपेच वर्णनचान्तम्। जुइयाचिमधुरसितौर्दैग्धतरुसिमदरैर्व्वसुसहस्रम् ॥ ६१ ॥ श्रयवा सष्टतेरनै: समर्चयेनित्यशोऽर्घ्यमपि द्यात्। पृञ्जीत एव पीठे कुमां प्रशिधाय साधु संपूर्य ॥ ६२ ॥ शुडाद्विरक्णवासीयुगैन संविध्य पूजयेत् क्रमणः। चङ्गावतीः परस्तादादित्याचैक्षादिशितायुतैः ॥ ६३ ॥ मात्मिरक्णान्ताभिः सग्रहैः सरैयान्ते सूर्य्यपार्षितः। सीवा सम्ना सप्रभा (१) सन्ध्या च गतायः प्रीताः ॥ ६४ ॥ संपूज्येवं दिनेशं पट्मतिरथ जप्ता च इलाभिषेवं कला दत्वेनसंख्यं वसुमपि गुरवे सांग्रुकं भोजयेच । विप्रानादित्यसंख्यानिति विहितमनुर्नित्ययोऽर्घेश्व दयात वारे वा भास्त्ररीये शुभतरचरितो वन्नभाय यहाणाम ॥ ६५ ॥ इतीह दिनक्षमनं भजति नित्यमी भितामान य एष निचितिन्दिरो भवति नीरुजो बत्सरात। समस्तदुरितापसृत्युरिपुभूतपीड्रादिका-नपास्य स सुखी स जीवित परच भूयात् पदम् ॥ ६६ ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे पञ्चदशः पटनः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "बोट्रा सप्तज्ञा सप्तभा" इति पाठानरम्।

# षोड्यः पटलः।

श्रय चन्द्रमनं वस्त्रे सजपार्शाहुतादिकम्। हिताय मन्त्रिणां सार्घ्यविधानच समासतः॥१॥ स्ताः समत्यः सार्वेन्द्रव्विन्द्रहीनः पुनश्च सः। विवानन्ती मान्तनती मन्त्रीऽयं सोमदेवतः ॥ २ ॥ (१) दीर्घभाजा स्ववीजेन कुर्यादङ्गानि वै क्रमात्। विचिन्तयेत पुनर्मन्त्री यथाव मन्त्रदेवताम् ॥ ३ ॥ विमलकमलसंखः सुप्रसन्नाननेन्द-र्वरदक्तसुदहस्त्याक्हारादिभूषः। स्फटिकरजतवणीं वाञ्कितप्राप्तये वो ्भवतु भवदभीष्टयोतिताङ्गः (२) श्रशाङ्गः ॥ ४ ॥ दीचितः प्रजपेनान्ती रसलचं मनं वशी। पञ्चमी दशमी पञ्चदशीषु तु विशेषतः ॥ ५ ॥ श्रयुतं प्रजिपेनान्ती सायाक्तेऽभ्यर्चे भाविषम् । पयोऽनेन इनेइय: सप्टतेन सहस्रकम् ॥ ६॥ ससर्पिषा पायसेन षटसहस्तं हुनेत् पुनः। पीठक्काती तु सोमान्तं परिप्रच्यार्चयेदिधम्॥ ७॥ राका कुमुद्दती नन्दा सुधा सञ्जीवनी चुसा। श्राप्यायनी चन्द्रिका चाह्नादिनी नव श्रक्तयः॥ ८॥

<sup>(</sup>१) पुस्तकान्तरे द्वितीयश्चोकात् परं श्लोकोऽयं दृष्यते— "ऋषिरितः समाख्यातः पङ्किच्छन्दः प्रकीर्त्तितम्। सोमो देवस सों वीजं आधः शक्तिक्दीरिता"॥

<sup>(</sup>२) "भजदभी खद्योतिताङ्कः" इति पाठान्तरम्।

केसरेव्यङ्गप्रजा स्याच्छतीस्तदिहरर्चयेत्। रोहिणों क्रतिकाख्याच रेवतीं भरणीं तथा ॥ ८ ॥ राविमाद्रीह्वयां ज्योत्सां कलाञ्च क्रमतोऽर्चयेत्। दलाग्रेषु ग्रहानष्टी दिशानायाननन्तरम् ॥ १० ॥ सुसितैर्गन्यकुसुमैः पात्रै रूप्यमयैस्तया। शक्तयः फुल्लकुन्दाभास्तारहारविभूषणाः ॥ ११ ॥ सितमाल्याम्बरालेपा रचितान्जलयो सताः। इति सिद्दमनुं (१) मन्त्री ग्राभिनं मृद्धिं चिन्तयन् ॥ १२ ॥ विसन्तसं जपेदावी मासास्याख्या भवेत्। हृदयाभीनसंखं तं भावयन् प्रजपेन्मनुम् ॥ १३ ॥ राज्येष्वर्थं वसरेण प्राप्न्यादप्यकिञ्चनः। त्राहाराचारनियतो जपेसच्चतुष्टयम् ॥ १४ ॥ असंभयतरं तेन निधानादि च लभ्यते। घोरज्वरगराः शीर्षरोगाः क्रत्याय कामनाः ॥ १५॥ तमान्वायुतजापेन नम्यन्ति सकलापदः। नित्यमः प्रजपेनान्त्रं पूर्णासु विजितिन्द्रियः॥ १६॥ जपेनानं यथाणिता लच्मीसीभाग्यसिवये। तितयं मण्डलानान्तु कला पाद्यात्यपौर्व्विकम् ॥ १०॥ श्रासीनः पश्चिमे मध्यसंख्ये द्रव्याणि विन्धसेत्। पूर्विस्मिन् पङ्कजोपेते पूर्व्ववत् सोममर्चेयेत् ॥ १८ ॥ राकायामुदये राज्ञो निजकार्थं विचिन्तयेत्। संस्थाप्य राजतं तत्र चषकं परिपूर्यत ॥ १८ ॥ गव्येन गुडपयसा स्षष्टपाती, जपेसन्म । श्रष्टोत्तरमतावृत्त्वा दद्यादर्भमधेन्द्वे ॥ २०॥

<sup>(</sup>१) "सिजमनुः" द्रति पाठान्तरम्।

विद्यासन्त्रेण मन्त्रज्ञी यथावत्तद्गतालाना। विद्ये विद्यापरे प्रोत्ता मालिनीति च चन्द्रिणि ॥ २१ ॥ चन्द्रमुख्यग्निजायाञ्च निगदेत् प्रणवादिकम्। प्रतिमासच पर्णासात् सिडिमेर्थात काङ्किताम् ॥ २२ ॥ इष्टाय दीयते कन्या कन्यां विन्दे विजेपिसताम । श्रमितां श्रियमाप्नोति कान्तिं पुतान् यशः पशून्। सोमार्घ्यदाता लभते दीर्घमायुच विन्दति ॥ २३ ॥ इति सोममन्वविधिः प्रणिगदितः संग्रहेण मन्वविदाम्। उपक्रतयेऽमितनस्मै मेधायै प्रत्य चेह सम्पत्त्ये ॥ २४ ॥ श्रयाग्निमन्त्रानि खिलार्थे सिडिप्रदान् प्रवच्ये जगतो हिताय। सर्थादिल्ह्मतीनिप साङ्गभेदान् सार्चाविश्रेषान् सजपादिकां ॥ २५ ॥ वियतो दगमीऽर्घिसर्गयुक्ती भवसर्गी स्मुलान्त घोड्याचः। हुतभुग्दियता घ्रवादिकोऽयं मनुक्तः सुसम्बिदः स्रानीः ॥ २६ ॥ सगुरपि तद्दिष्टिन्दो गायनी देवतास्निक्षिष्टः। प्राक्षप्रोक्तान्यङ्गानि दियः समुक्तैय मन्त्रवाक्येर्वा ॥ २०॥ शक्तिस्तिकपाशान् साङ्गशवरदाभयान् दधित्रमुखः । मुक्कटादिविविधसूषोऽवताचिरं पावकः प्रसन्नो वः ॥ २८ ॥ जपेदिमं मनुसतुबचमादराइशांशतः प्रतिजुहुयात् पयोन्धसा । ससर्पिषाप्यसिततरैय षाष्ठिकै: समर्चेयेदय विधिविद्यावसुम् ॥ २८ ॥ पीता खेताऽरणा क्या धूमा तीत्रा स्फुलिङ्गिनी। क्चिरा ज्वालिनी चेति क्यानोर्नव शक्तयः॥ ३०॥

पीता खेताऽरुणा क्रणा धूम्मा तीवा स्फुलिङ्गि । रुचिरा ज्वालिनी चेति क्रणानोर्नव शक्तयः ॥ ३० ॥ पीठे तनृनपातः प्रागङ्गेरष्टमूर्त्तिभिस्तदनु । भूयस शतमखार्यैर्व्विधिनाय हिरण्यरेतसं प्रयजेत् ॥ ३१ ॥ श्राज्येरष्टोर्ड्वेशतं प्रतिपदमारभ्य मन्वविद्दिनशः । चतुरो मासान् जुद्द्यात् लच्मीरत्यायता भवेत्तस्य ॥ ३२ ॥

शुडाभिः शालीभिद्दिनमनुजुडुयादयाव्दमादेगा। शाली शालिएहं स्याद्गोमिहिषायैय संकुलं तस्य ॥ ३३॥ ग्रदानैर्वृतिसित्तै: प्रतिदिनमन्ती समिधित जुडुयात्। अवसमृडिकाइतो स्थादस्य निवेतनेऽन्दमावेण ॥ ३४ ॥ जुहुयात्तिनै: सुश्रद्धै: षर्मासाज्जायतं महानद्मीः। कुमुदैः सकच्चारैरपि जातीकुसुमेय जायतं सिडि: ॥ ३५ ॥ पालाग्रै: पुनरिभक्तै: सरिसजैवैंक्वेय रक्तोत्पलै-दुम्बैब्बीरुइसमावैः खदिरजैर्व्याघातवनोद्भवैः। दूर्व्वाख्येय गमीविकङ्गतभवेरष्टोईयुक्तं गतं नित्यं वा जुडुयात् प्रतिप्रतिपदं मन्त्री महासिडये ॥ ३६ ॥ तारव्याहृतययाग्ने जातवेद इहावह। सर्व्वक्षांणि चेत्य्त्वा साधयाऽग्निवधूर्मनुः॥ ३०॥ ऋषाद्याः पूर्वीता मन्त्रेणाङ्गानि वर्णेभिन्नेन। सूतर्त्तुकरणसेन्द्रियगुणयुग्मैर्मन्ववर्णकैस्तदिप ॥ ३८ ॥ श्रयवा शक्तिस्रस्तिकदर्भाचस्रक्सुवसुगभयवरान्। दघदमिताक खो वो वसुरवतात् कनकमा चिका चिमतः ॥ ३८ ॥ वसराइसत्रध्यां दिनाटावेव दीचित:। मन्त्रं दादग्रमाहस्तं जपेत् सम्यगुपोषितः ॥ ४० ॥ श्रर्चयेदङ्गमूर्तीय लोकेयकुलिगादिभि:। समिदाज्यममायां हि परिगोध्य यथाविधि ॥ ४१ ॥ ब्राह्मणान् भोजयित्वाय स्वयं भुक्ता समाहित:। परेऽक्ति प्रतिपद्येतेर्जुहुयादर्चितंऽनले ॥ ४२ ॥ मन्त्री वटसिमद्रीहितिलराजीहिवर्षृतै:। अष्टोत्तरगतावृत्या हुनैदेवीक्याः क्रमात्॥ ४३॥ दगाइमेवं इला तु पुनरेकादगीतिथी। मक्त्या प्रतम्यं विप्रांच प्रद्याद्गुरदिचणाम् ॥ ४४ ॥

सुवर्णवासीधान्यानि शोणां गाञ्च सतर्णकाम्। पुनरष्टोत्तरं मन्त्री सहस्रं दिनगो जपेत्॥ ४५॥ विधिनेति विधातुरग्निपूजामचिरेणैव भवेनाहासमृहि:। धनधान्यसुवर्णरत्नपूर्णा धरणी गोहषपुत्रमित्रकीर्णा ॥ ४६ ॥ प्रजपेद्यवा सहस्रसंख्यं दिनशो वत्सरतो भवेनाहायी:। जुहुयात् प्रतिवासरं प्रताख्यं हविषाव्देन भवेनाहासस्डि: ॥ ४०॥ पालागै: कुसुमैईनेइधिष्टतचौद्राप्नतैर्मण्डलं नित्यं साष्ट्रगतेस्तयेव करवीरोष्टै: सस्बेर हुनेत्। षणासं कपिलाप्टतेन दिनगोऽप्यष्टी सहस्रन्तथा होतव्यं लभते स राज्यसदृशीं लच्छीं यशो वा सहत्॥ ४८॥ उत्पूर्व्वात्तिष्ठशब्दात् पुरुषहरिपदे पिङ्गलान्ते निगदा प्रोक्कायो लोहिताख्यं पुनरपि च वदेत् देहि मेदात् क्रमेण। भूयो ब्र्यात्तया दापय पशियुगनाणायतुर्विंगदर्णः प्रोतो मन्त्रोऽखिलेष्टपतरणसुरसद्माङ्गिपः स्थात् क्रणानीः॥ ४८॥ ऋषादाः स्युः पूर्व्ववदतुभूतिदशानिकरणयुगलाणैः। मूलमनुनाऽय कुर्यादङ्गानि क्रमग एव मन्तितमः ॥ ५०॥ हिमाखत्यसुरदुमोदरभुवो निर्वान्तमखाकतिं वर्षन्तं धनधान्यरत्निचयान् रन्धेः खकैः सन्ततम्। ज्वालापस्वितस्वरोमविवरं भक्तात्तिसभोटनं वन्दे धमामुखार्थमोत्तपलदं दिव्याक्षतिं पावकम ॥ ५१॥ जपाच बचमानं मन्त्री संदीचितोऽय मनुमेनम । जुडुयाच तदवसाने छतसित्तैः पायसैईग्रांग्रेन ॥ ५२॥ अङ्गेर्डुतवहमूर्त्तिभिराशेशैः संयजेत्तदस्त्रैय। पावकमिति मन्वितमो गत्थाद्यैरनुदिनं तमुपहारै: ॥ ५३ ॥ दिनावतारे मनुमेनमन्बहं जपेत् सहस्रं नियमेन मन्त्रवित । अध्यतायै यमसे त्रिये रुजां विसुताये युत्तमतिस्त्यायुषे ॥ ५४ ॥ शालीतण्डुलकै: सितैश पयसा हुला हिव: पावकं
गत्थायी: परिपूच्य तेन हिवधा संवर्च्य पिग्छं महत्।
श्राच्यालोड़ितमेकमेव जुहुयाज्यक्षा मनुं मन्विवत्
साष्टी हैं प्रतिपद्यथी यतमत: स्थादिन्दिरा वत्सरात्॥ ५५॥
श्रष्टोत्तरं शतमथी सगसुद्रयैव मन्त्री प्रतिप्रतिपदं जुहुयात्पयोऽन्ते:।
साच्यैर्भवेत्र खलु तत्र विचारणीयं संवत्सरात् स च निकेतनिमन्दिराया:॥५६॥

श्रष्टोह्वें ग्रतं हिवषा मन्त्रेणानेन नित्यभो जुहुयात्।
पणासादाक्यतमो भवति नरो नात्र सन्देहः ॥ ५० ॥
ग्रालीभिः श्रहाभिः प्रतिदिनमष्टोत्तरं ग्रतं जुहुयात्।
घनधान्यसम्दः स्थान्मन्त्री संवसराईमात्रेण ॥ ५८ ॥
श्राज्यैरयुतं जुहुयात् प्रतिमासं प्रतिपदं समारभ्य।
श्रतिमहती लच्छीः स्थात्तस्य तु पण्मासतो न सन्देहः ॥ ५८ ॥
श्रत्णेः पुनक्त्यलैः ग्रतं यो मधुरात्रैः प्रजुहोति वसराईम्।
मनुनाप्यसुना ग्रताधिकं (१) स प्रलभेग्रङ्कः महत्तराञ्च लच्छीम् ॥६०॥

जातीपलायकरवीरजवाख्यविख्वव्याघातकेसरकुरण्टभवै: प्रस्नै: ।

एकैक्यः यतमयो मधुरत्रयाकैजुँह्वन् प्रतिप्रतिपदं श्रियमेति वर्षात् ॥ ६१ ॥
खण्डैश्व सप्तदिनमप्यस्तालतोस्थेमंन्त्री इनेद्रुणसहस्त्रमयो पयोऽकै: ।
सम्यक् समर्च दहनं व्वचिरेण जन्तुश्वातुर्धिकादिविषमञ्चरतो वियुद्धात् ॥ ६२ ॥
चीरहुमत्वगिभपक्षजलैर्ययावसंपूर्य कुम्ममिभूज्य क्राग्नुमत्र ।
जया मनुं पुनरमुं तिसहस्त्रमात्रं सेकिक्रिया ज्वरहरी ग्रहवैक्ततन्नी ॥६२॥

<sup>(</sup>१) "दशाधिकम्" इति पाठान्तरम्।

पयिस हृदयदम्ने भानुमालीका तिष्ठन्
प्रजपत् च सहस्रं नित्यमो मन्त्रमेनम् ।
स दुरितमपस्रत्युं रोगजातच्च हिला
व्रजति नियतसीख्यं वत्सराहीर्घमायुः ॥ ६४ ॥
मनुनाऽसुनाऽष्ट्रमतजप्तमय प्रपिवेज्जलं ज्वलनदीपनकत् ।
गुरुभुक्तमप्युदरगं लसुना परिजापितं पचित कुच्चनलः ॥ ६५ ॥
हुनेदरुणपङ्कजैस्त्रिमधुराष्ट्रतिनित्यमः
सहस्रसृतुमासतः प्रयुतरा रमा जायते ।

सहस्रक्षत्मासतः पृथुतरा रमा जायत । प्रतिप्रतिपदं हुनेदिति बुधोऽयवा संवत्सरं विनष्टवसुरप्यसौ भवति चेन्दिरामन्दिरम् ॥ ६६ ॥

॥ 🛪 ॥ द्रति श्रीप्रपञ्चसारे घोड्ग: पटल: ॥ 🛪 ॥

#### सप्तद्यः पटलः।

श्रथ संग्रहेण कथयामि सनुसपि महागणिशितः। ं यं समवहितिवियः सुधियः समुपास्य सिडिमधिकां प्रपेदिरे ॥ १ ॥ तार: श्रीमितासारावनिगणपतिवीजानि दण्डीनि चीका पश्चादिन्नं चतुर्या वरवरदमयी सर्व्वयुक्तं जनञ्च। श्राभाष्य च्वेनमें दर्शामिति च तथैवानयेति हिठान्तः प्रोक्तोऽयं गाणपत्यो मनुरखिलविभृतिप्रदः अल्पणाखी ॥ २॥ ऋषिरपि गणकोऽस्य स्थाच्छन्टो निव्दन्विता च गायती। सकलसुरासुरवन्दितचरंणयुगी देवता गणाधिपति: ॥ ३ ॥ प्रणवादिवीजपीठस्थितेन दोर्घस्वरान्वितन सता। श्रङ्गानि षड्विदधानान्वी विष्नेष्वरस्य वीजेन ॥ ४ ॥ मन्दाराद्यैः कल्पकवच्चविश्रेषेव्विशिष्टतरफलदैः। शिशिरितचतुराग्रेऽन्तळीलातपचन्द्रिकाकुले च तले ॥ ५ ॥ ऐच्वजलनिधिलहरीकणजालकवाहिना च गन्धवहन। संसिविते च सुरतरुसुमनः श्वितमधुपपचचननपरेण ॥ ६॥ रत्नमये मणिवजप्रवालफलपुष्पपन्नवस्य सतः। महतोऽधस्ताद्वतिभर्युगपत्संसेवितस्य कल्पतरोः॥ ०॥ सिंहम्खपादपीठगलिपिमयपद्मे तिषट्कीणोन्नसितं। त्रासीनस्वेकरदो वहदुदरी दशभुजोऽक्णो गजवदन: ॥ ८॥

वीजापूरगरेचुकाम्भुकरजाचक्राखपाग्रोत्पन-बीद्धग्रस्वविषाणरत्नकसमीयत्कराम्भोरहः। ध्येयो वस्त्रभया च पद्मकरयास्त्रष्टो ज्वलद्भृषया विष्योत्पत्तिविनाग्रसंस्थितिकरो विष्नो विश्विष्टार्थदः॥ ८॥ करपुष्करधतकलग्रस्ततमिष्मुक्ताप्रवालवर्षेष ।

श्रविरतधारां विकिरन् परितः साधकसमग्रसम्पत्त्वे ॥ १० ॥

मदजललोलुपमधकरमालां निजकर्णतालताङ्नया ।

निव्वासयन् सुडुर्मुडुरमरैरसुरैश्च सेवितो युगपत् ॥ ११ ॥

श्रग्रेथ विल्वमभितस्व रमारमेग्री तहन्तिणे वटजुषी गिरिजावृषाङ्गी ।

पृष्ठेश्य पिप्पलजुषी रितपञ्चवाणी सन्ये प्रियङ्गमभितस्य महीवराही ॥ १२ ॥

ध्येगी च पद्मयुगचन्नदरै: पुरोत्ती पामाङ्गमाख्यपरम्रतिमिखैरयान्यी। युग्मोत्पलेचुमयचापमरैस्तृतीया-वन्यी मुक्ताङ्ककलमायगदारयाङ्गै:॥ १३

वन्त्यो श्वाह्वकलमायगदारयाङ्गः ॥ १३ ॥
ध्येयाः षट् कोणास्तिषु परितः पायाङ्ग्यामयेष्टकराः ।
सप्रमदा गणपतयो रक्ताकाराः प्रभिन्नमदिववणः ॥ १४ ॥
श्रमास्तावामोदः प्रमोदसुमुखौ च तमिनतोऽस्तियुगे ।
पष्टे च दुर्मुखास्त्रस्वमुमभिनोऽविद्वविद्वकर्तारौ (१) ॥ १५ ॥
सन्त्रापसन्त्रभागे तस्य ध्येयौ च श्रङ्कपद्मनिधौ ।
मौक्तिकमाणिकाभौ वर्षन्तौ धारया धनानि घटा ॥ १६ ॥
सिडिसम्हौ चान्या कान्तिर्मदनावतौ मदद्रवया ।
द्राविणिवसुधारास्ये वसुमत्यपि विद्वनिधियुगप्रमदाः ॥ १७ ॥
ध्यात्वैवं विद्वपतिं चत्वारिंशसम्स्त्रसंयुक्तम् ।
प्रजपेत्रचचतुष्कं चतुःसम्स्त्रच्च दौचितो मन्त्रौ॥ १८ ॥
दिनमनु सचतुश्रत्वारिंशसंख्यं सन्त्रपेयेदिद्वम् ।
चक्रजपान्ते मन्त्रौ जुद्वयाच द्रशांश्रतोऽष्टिभिर्द्रव्यैः ॥ १८ ॥
मोदकप्रयुक्तसलाजाः स्रम्कवः सेत्रनारिकेलतिलाः ।
कदलीफलसन्दितानीत्यष्ट द्रव्याणि संप्रदिष्टानि ॥ २० ॥

<sup>(</sup>१) "प्रके चतुर्मुखाख्यस्तमभितोऽविव्नविव्नकर्त्तारौ" इति पाठान्तरम्। १६

त्रनुदिनमर्चीयतव्यो जपता मनुमपि च मन्तिणा गणपः। प्राक्रपोत्तपद्मपीठे समितिके सासिकामनी विधिना ॥ २१॥ तीवा ज्वालिनी नन्दा सभीगदा कामकृषिणी चीया। तेजीवती च सत्या संप्रोक्ता विघनाणिनी नवसी ॥ २२ ॥ सर्वयुतं शिक्तपदं प्रोक्ता कमलासनाय नम इति च। श्रासनमन्त्रः प्रोत्तो नवग्रत्यन्ते समर्चयेदस्ना ॥ २३ ॥ श्राद्या मिथ्नैराहतिरपरा स्थानिधितिरपि च षडुविद्ये:। श्रङ्गैरन्या माट्टिभरपरेन्द्रायैश्व पञ्चमी पूज्या ॥ २४ ॥ दीचाभिषेकयुक्तः प्रजपेत् संपूजयेदिति गणिशम्। चभिषीयतेऽस्य च पुनर्गुर्व्वादेशेन मन्त्रिणो दीचा ॥ २५ ॥ मध्ये च दिग्दलानां चतुष्टयाये (१) प्रविन्यसेत् कलगान् । चीरद्वविल्वरोहिणपिप्पलफिलनीत्वगुद्भवैः कायैः॥ २६ ॥ संपूर्येद्यथावत् क्रमात् समावाद्य गणपतिमिथनानि । अभ्यर्च चोपचारैईला विधिवत् पुनः समिधिचेत्॥ २०॥ इति जपहुतार्चनाद्यैः धिद्रो मन्त्रेण कथी कुर्वीत। यष्टद्रयेळीन्येईनेच तत्रयोजनावास्य ॥ २८ ॥ खर्णास्य मधुना च गव्यपयसा गोसिडये सर्पिषा बच्मेर मर्करया जुहोतु यमसे दभा च सर्व्हिये। अवैरवसस्डये च सतिलैई व्याप्तये तण्डलै-र्लाजाभिः पतये कुसुभकुसुमैः साम्बारिभिर्व्वाससे ॥ २८ ॥ पद्मैभूपितसुत्पलेनृपवध्ं तद्मन्त्रिणः कैरवै-रखत्यादिसमिद्भिरग्रजमुखान् वर्णान् वधः पिष्टजे:। पुत्तत्यादिभिरन्वहं च वययेज्जुह्नन्ननावष्टये नोर्वेदेष्टिसस्हये च जुहुयानान्ती पुनर्व्वतसै: ॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) "नतुष्टवासे" द्ति पाठानरम्।

मन्त्रेणाथ पुराऽसुनैव चतुराव्या समातर्घ च श्रीमित्तस्मरभूविनायकरतीर्नाक्तेव वीजादिकम्। यामीदादिनिधिद्वयच स चतुःपूर्वं चतुर्व्वारकं मन्त्री तर्पणतत्परोऽभिलिषतं संप्राप्त्रयाचाण्डलात् ॥ ३१ ॥ श्रय गजलिसुर्नृपतिर्गजवनमध्ये प्रसाधयेहारीम्। तिवकटे सुविगालं चतुरस्रं कारयेच ग्टहवर्थम् ॥ ३२ ॥ परिवीतदृढ़ावरणं तचतुर्द्वारतोरणोल्लसितम। तिस्मि सण्डपवर्थे चतुरस्ना सुन्नतां खलीं कला ॥ ३३ ॥ उत्तरभागे तस्याः कुर्ण्डं रचयेद्यया पुरा तत्र। चापजहरिभवमानुषचक्रप्रोत्तानयाच्रात्मन्त्री ॥ ३४ ॥ जड्वीदिमेखनासु क्रमेण विनिष्वित्रजेष्टसमवास्य। संप्रोत्तलचण्युतं प्रविरचयेनाग्डलं खलीमध्ये ॥ ३५॥ त्रावाच्च विष्नेष्वरमर्चेयित्वा प्रागुत्तया तन्वविधानकृष्या (१)। निवेद्य चाघो सहभच्चलेह्यैः प्राच्येष साज्यैरिप भोज्यजातैः ॥ ३६ ॥ श्राधाय वैम्बानरमत कुन्छे समर्च मन्त्रै: क्रमग्र: क्रगानो:। तैरेव पूर्वे जुडुयाद्षृतेन मन्त्री सरुद्या च ततस्त्रिवारम्॥ ३०॥ तारेण बच्चग्राभियुता स्मरच्माविष्टेशवीजै: क्रमशोऽनुबद्धै:। पदवयेणापि च मन्वराजं विभज्य मन्त्री नवधा जुहोत्॥ ३८॥ पुनः समस्तेन च मन्तवर्णसंख्यं प्रज्ञह्वनिप सर्विषेव। पूर्वपदिष्टेर्नु हुयादघाष्ट्रव्यैः प्रसित्ती मधुरत्वयेण ॥ ३८॥ सचतुश्वलारिंगलहस्रमंख्यैश्वतुः यतेश्वतुर्भिश्व। दशकी बतुर्भिरिष इता चतु बलारिंश दिनैरतो भवति ॥ ४०॥ करिकलभाः करिणीभिः संपाद्यन्ते(२)ऽवटेऽत्र गणपतिना । प्रतिदिनमस्यव हार्थे च विप्रान् संवर्षित स्तदाशीर्भः ॥ ४१ ॥

<sup>(</sup>१) "तत्र विधानकृष्या" इति वा पाउः।

<sup>(</sup>२) "संपाल्यन्ते" इति वा पाठः।

तेषां मातङ्गानां दयात् पश्चायहितायां गुरवे।
तिहक्षीतं वसु वा प्रसादितायाय तह्यांयं वा ॥ ४२ ॥
सिथुनानां गणपानां निध्योश्च तथाङ्गमाढलोकियानाम्।
मन्तैर्वृतेन इलाभ्यर्चे च होमं समाप्य सम्यद्भन्ती ॥ ४३ ॥
पुनक्षहृत्य निवेद्यादिकं समस्यर्चे गणपितं सावरणम्।
उहास्य स्त्रे हृदये विहरेदित्यर्चनाक्रमो निर्दिष्टः॥ ४४ ॥

प्रोत्तस्वेवं दशभुजमनुः संप्रहेणाव भक्ती दीचां बन्धा विधिवदिभजप्याय दुलाईयिला। नला नुला दिनमनु तथा तपैयिला खकामान् बच्या चान्ते व्रजति सुनिभिः प्रार्थनीयं पदं तत्॥ ४५॥ स्मृतिपीठ: पिणाकी सानुग्रही विन्दुसंयुत:। वीजमेतत् भुवः प्रोत्तं संस्तमानकरं परम् ॥ ४६ ॥ चतुरीयो विलोमेन तारादिर्व्विन्ट्संयुत:। वैन्नो मन्त्रो दृदन्तोऽची विभी होमे दिठान्तकः॥ ४०॥ गणकः स्याद्विष्टकन्दो निद्विद्विद्वीऽस्य देवता । वीजेन दीर्घयुक्तेन दिख्नाङ्गक्रियेरिता ॥ ४८॥ रतो रत्ताङ्गरागांश्चककुसुमयुतसुन्दिलयन्द्रमौलि-नैंचैर्युक्तस्त्रिभिर्व्वाऽमनकरचरणी वीजपूरात्तनासः। हस्तायाकृप्तपायाङ्गरदवरदी नागवक्षीऽहिभूषी देवः पद्मासनो वो भवतु सुरनतो भूतये विष्नराजः ॥ ४८ ॥ दीचितः प्रजपेबचचतुष्कं प्राक्समीरितैः। नुइयादष्टमिद्रैव्यैर्यथापूर्वं दशांग्रतः ॥ ५०॥ पीठे तीवादिभिः पद्मकर्णिकायां विनायकम्। त्रावाद्य पूजयेदिन्त चतुर्ष्वीप यजेत् युन: ॥ ५१॥ गणाधिषं गणेयञ्च गणनायकमेव च। गणकीड़ं कर्णिकायामङ्गः किञ्जल्कसंस्थितैः ॥ ५२ ॥

वक्रत्रखेंकदंष्ट्री च महोदरगजाननी। लम्बोदराख्यविकटौ विम्नराड्धूम्बवर्षकौ ॥ ५३॥ समर्चयेका हवर्गं वाह्ये लोकेखरानि । इति प्रोक्ता संप्रहेण गणेशीयसमईना ॥ ५४ ॥ नारिकेबान्वितर्भन्ती यतुबाजतिबेईनेत्। चारभ्याच्छां प्रतिपदं चतुर्थम्तं चतुः गतम् ॥ ५५॥ दिनगः सर्वेवय्यं स्थात् सर्वेकासप्रदं तृणाम् । तिलतण्डलकेलेच्यीवध्यकच यमस्तरम्॥ ५६॥ मधुरवयसिक्ताभिर्लाजाभिः सप्तवासरम्। जुद्यात् कन्यकार्थी वा कन्यका वा वरार्थिनी ॥ ५०॥ चतुर्थां नारिकेलैसु होम: सदा: श्रियावहः। इविषा घुतसिक्तीन सर्व्वकार्यार्थदो इतः ॥ ५८॥ दध्यत्रलोणसुद्राभिईनित्रिश चतुर्हिनम्। इष्टार्थिसिडी मितिसान् सदाः संवादिसिडिये ॥ ५८ ॥ ईदृशं गणपं ध्याला मन्त्री तोयै: सधामयै:। दिनादी दिनगस्तस्य तर्पयेनास्तने सुधी: ॥ ६०॥ चलारिंगचतु:पूर्वें तत्पूर्वे वा चतु:शतम्। चलारिंगहिनात्तस्य काङ्किता सिडिरेष्यति ॥ ६१ ॥ नवनीतेन वे (१) लिखादनुलोमविलोमकम्। उदरिखतसाध्याख्यं तदीजं तत्रविष्टितम् ॥ ६२ ॥ समीरणं प्रतिष्ठाप्य ज्ञाष्ट्रश्यतसंख्यकम्। तृश्वीं प्रभच्चयेदेतत् (२) सप्तराताद्दशीकरम् ॥ ६३ ॥ श्रन्यासनोऽय स्त्रों लोहितगोऽग्निः पुनः स एव स्यात्। सादान्तेनायाणीं नत्यन्तो मनुरयं खवीजादाः ॥ ६४ ॥

<sup>(</sup>१) "नवनीते नवे" इति पाठानारस्।

<sup>(</sup>२) "सप्तवारात्" इति पाठान्तरम्।

ऋषिदेवते तु पूर्वे छन्दस्तु विराष्ट्रमुख संप्रोज्ञम्। वीजेन दीर्घभाजा कथितोऽङ्गविधिः क्रमेण विन्दुमता ॥ ६५ ॥ धृतपागाङ्गगकत्यलतिकास्वरदय वीजपूरयुतः। श्राश्यक्तका वितमी लिस्तिलोचनोऽक्षतनुष गजवदनः ॥ ६६ ॥ भासुरभूषणदीप्तो हच्दुदरः पद्मविष्टरो ललितः। ध्येयोऽनायतदो:पत्सरसिरुष्टः सम्पदे सदा मनुजैः ॥ ६० ॥ दीचायुत्तः प्रजपेलचं मनुमेनमय तिलैरयुतम्। विमधुरयुक्तेर्नु हुयात् पूर्व्वीक्तेर्व्वायवाष्ट्रभिर्द्रव्यै: ॥ ६८ ॥ विन्नविनायकवीराः सशूरवरदेभवक्तेकरदाः ! लम्बीदर्य माताङ्गावत्योरन्तराय लोकेशाः ॥ ६८ ॥ पुच्याः सितप्टतपायसहवनात्मञ्जायते महानद्भीः। केवलप्टतहुतसुदितो विघ्नः सद्यो वशीकरोति जगत्॥ ७०॥ एकमपि नारिकेलं सचर्यं लोष्टेन्धनं हुनैयान्ती। दिनगश्लारिंगहिनतः स तु वाञ्कितार्थमभ्येति ॥ ७१ ॥ सप्युक्यम्बनाजातिलैरभीष्टार्थसिहये जुहुयात । सापूपनारिकेलेचुकदलीभिस्तया समधुराभिः॥ ७२॥ श्रष्टभिरेतैर्व्विहितो होमः सर्व्वार्थसाधको भवति । दिनगः सष्टतान हुतो ग्टहयात्राप्रापको ग्टहस्थानाम्॥ ७३॥ भन्तहमज्ञामादी गणपं सन्तर्पयेचतुःपूर्व्वम्। चलारिंगदारं सग्रहजलेरिन्दिराप्तये मन्त्री ॥ ७४ ॥ समहागणपतियुत्तैविद्वाद्येद्देशिमराह्वयेद्दिनगः। तर्पेणपूजाइतविधिरपि वाञ्कितार्थसिडिप्रदायको भवति॥ ७५॥ विस्वादस्वदवत् समित्य सवितः सोपानके राजते स्तोयं तोयजविष्टरं धतलतादन्तं सपाशाङ्ग्यम्। नासां साध्यत्रके निधाय सुधया तद्रन्धनियातया सिच्चन्तं पुनरन्वहं गणपतिं स्मृत्वाऽस्रतेस्तर्पयेत्॥ ०६॥

प्राग्माषितानिपिविधीन् विधिविद्याः नान्ती विशेषविद्यान्वहमादरेण । एकत वा गणपती मनुजाः स्वरुचा नामानुरूपमनुमेनममी भजन्तु ॥ ७० ॥ द्रति जपहुतपूजातपंणविद्याजं प्रभजति मनुजो यस्तस्य सिद्धिव्याला । भवति सधनधान्यैः पुत्रमित्रादियुक्ता विगतसक्वविद्या विख्यस्वादिनी च ॥ ७८ ॥

॥ \* ॥ इति योप्रपचसारे सप्तदशः पटनः ॥ \* ॥

### ग्रष्टादशः पटलः।

श्रय मन्त्रयमन्त्रविधि विधिना कथयामि सहोमिविधि सजपम्।
मथनस्य पुरामिष मोहकरं व्ययिताखिलसिदसुरादिगणम्॥१॥
श्रजकलाप्रथमाऽविनश्रान्तिभिर्युतस्थाकरखण्डविकाणिभिः।(१)
निगदितो मनुरेष मनोभुवः सकलधभासुखार्थयगोवहः॥२॥
ऋष्यादिकाय सम्मोहनगायत्रीमनोभुवः प्रोक्ताः।
वीजेन दीर्घभाजा विह्तान्यङ्गान्यसुष्य जातियुजा॥३॥

**चर्नमर्**जवासीमाच्यदामाङ्गरागं

स्वतरकतितपायं साङ्ग्यास्त्रेषुचापम्।

मणिमयमुक्तटार्यदेशिमाकत्यजाते
रक्णनिवनसंद्धं चिन्तयेदङ्गयोनिम्॥ ४॥

तरिण्वचममुं मनुमादरात् समिभजप्य इनेच दयांयतः।

तदनु किंग्रकजैः प्रसर्वैः ग्रभैस्तिमधुरार्द्रतरैर्निजिमिडये॥ ५॥

मोइनी चोभणी वासी स्तन्भन्याकर्षणी तथा।

द्राविष्याद्वादिनी क्रिया क्रोदिनी स्वरणक्रयः॥ ६॥

साथान्तिहयवामश्रुतिसर्गान्द्रयुगक्रजववत्य मसैः।

योषणमोइनसन्दीपनतापनमादनान् यजेत् क्रमथः॥ ७॥

श्रनङ्क्ष्या सानङ्गसदनाऽनङ्गमसाया । श्रनङ्गकुसमाऽनङ्गकुसमातुरसंज्ञका ॥ ८ ॥ श्रनङ्गिशियराऽनङ्गसेखलाऽनङ्गदीपिका । श्रङ्गाशापालयोग्पंध्ये वाणानङ्गावृती यजेत्॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) "नतु सुधाकरखण्डविराजितः" इति पाठान्तरम्।

प्रालिखात् वर्णिकायामनलपुरपुटे मारवीजं ससाध्यं तद्रन्थ्रेष्वङ्गषट्कं विहरिप गुण्यो मारगायिववर्णान्। मालामन्त्रं दलाग्रेष्विप गुहुमुख्यः पार्थिवास्त्रिष्वनङ्गं कुर्याद्यन्तं तदेतज्ञवनमपि वशेत् का कथा मानवेषु ॥ १०॥ प्रोक्ताय कामदेवाय विद्वाहे तदनु पुष्पवाणाय। तथा धीमहान्ते तन्नोऽनङ्गः प्रचोदयाच गायती ॥ ११ ॥ नत्यन्ते कामदेवाय चोक्का सर्व्वजनं वदेत्। प्रियायेति तथा सर्व्वजनसंमोहनाय च ॥ १२ ॥ वीपायित्वा ज्वलपदं प्रज्वलञ्च प्रभाषयेत । पुन: सर्वजनस्थेति हृदयं मम चेत्यय ॥ १३ ॥ वश्रमुक्ता कुरं वीपा कथयेदक्षिवसभाम्। प्रोक्तो मदनमन्बोऽष्टचलारिंग्रज्ञिरचरै: ॥ १४ ॥ इति यन्त्रक्षप्रकाराभे वहुगः कतमं नरं न परिमोद्ययि। प्रमदावनी खरसभानगरादिक मी खरानपि वशीक रुते ॥ १५ ॥ वच्चे विधानमन्यचानीभवस्थाय मोहनं जगत:। येनार्चित: स देवो वाञ्छितमखिलं करोति मन्त्रविदाम् ॥ १६ ॥ श्रमतोद्भवो मकरकेतनः सङ्कल्पजन्माह्ययाच्तक्ष्यौ। दन्नधनुर्धरपुष्पशराख्यावङ्गानि च विक्रजायान्तानि ॥ १० ॥ श्ररणतरवसनमाल्यानुलेपनाभरणमित्तुशरासनधरम्। न्यस्त्रप्रवीजदेही ध्यायेदात्मानमङ्गजं रुचिरम् ॥ १८॥ अङ्गवाणाद्वतिरू हुँ पूज्याः घोड्म मत्तयः। युवतिर्विप्रसभा च ज्योत्सा सुभ्यूर्मदद्रवा॥ १८॥ सुरता वारुणी लोला कान्तिः सीदामिनी तथा। कामच्छवा चन्द्रलेखा श्रुकी च सदनाह्नया॥ २०॥ योनिकायावती चेति गत्तयः स्मनीभुवः। शोको मोहो विलासय विश्वमो मदनातुर: ॥ २१ ॥

अपवयो युवा कामी चूतपुष्पो रतिप्रियः। ग्रीषस्तपान्त जर्जेय हेमन्तः गिशिरो मदः ॥ २२ ॥ चतुर्थामावृती पूज्याः स्युमीरपरिचारकाः। परसृत्सारसी चैव गुकमिघाह्यी तथा॥ २३॥ ग्रपाङ्गभ्वविलासी च हावभावी स्मरप्रियाः। माधवी मानती चैव इरिणाची मदोलाटा ॥ २४ ॥ एताश्वामरहस्ताः खुः पूज्याः कोणेषु संस्थिताः। ष्ट्रह्मेख्या खनामा च गत्त्यादीनां समर्चनम्। इन्द्राचीः सप्तमी पूज्या स्नाराचीविधिरीदृगः॥ २५॥ मदनविधानिमतीत्वं प्रोत्तं योऽनेन पुजयेदिधिना । स तु सक्त लोक प्च्यो भवेतानो ज्ञय मन्दिरं लच्छा। ॥ २६ ॥ विससदहङ्कारतनुर्मनः शिवो विश्वमास्पदीभृतः। बुबियरीरां नारीं नरः सदा चित्तयोनिमधिगच्छेत् ॥ २०॥ दित मदनयोगकृष्या यो रमयेनित्यगो निजां वनिताम्। स तु भुतिमुतिगामी वनिताजनहृदयमोहनी भवति ॥ २८॥ यासानं मदनं ध्यायेदागुगुचणिक्पकम्। तद्दीजायं शिवं ज्वालालीटं तन्वीतनं तथा। सुधामयीच तद्योनिं नवनीतमयीं सारत्॥ २८॥ संगच्छे च भिवज्वालाली इं तहृदयादिकम्। त्रालिङ्गेदग्निसंस्पर्भेद्रतं तद्रूपकास्तम् ॥ ३०॥

सगच्छच भिवज्वानानिहं तबृदयादिकम्।
श्रानिङ्गेदग्निसंस्पर्भेद्धतं तद्भूपकास्तम् ॥ ३०॥
रजनाभिखयाकर्षेत् तद्दन्तरसनास्तम्।
क्रसमास्त्रिया वाही (१) स्पृण्णेत् करक्हैरिष ॥ ३१॥
हानिं न कुर्थाज्ञीवस्य मन्त्री विश्रदमानसः।
रतावधोऽधो मध्योर्द्धकमेग्रीवं समाहितः॥ ३२॥

<sup>150-</sup>

<sup>(</sup>१) "वाह्ये" द्रति पाठान्तरम्।

निजां प्रियां भजेदेवं सा मारगरविद्वला।

कायेवानुगता तस्य भवेदिप भवान्तरे॥ ३३॥

साध्याख्याकामवर्णेः प्रतिपुटितलसक्तिर्णकं (१) पत्रराजतारिर्विक्पचजाष्टादग्रसिम्दतुगं डान्तगान्ताचराच्यम्।

याग्राग्रलाङ्गितं तिद्वपतिरिपुदले सम्यगालिख्य सेरं

मारं जप्तास्य यामाग्रयति व्यगता सा भवेत् सद्य एव॥ ३४॥

हंसारूहो मदनस्तैलोक्यचोभको भवेदाग्र।

युयुतो (२) रज्जनकत् स्याज्जीवोपेतस्ययायुषे ग्रस्तः॥ ३५॥

तारयुजा त्वसुनाग्नी हुत्वा सम्पातितेन चाज्येन।

सम्भोजयेत् पतिं स्वं विनता स नितान्तरिज्ञतो भवति॥ ३६॥

दध्यक्ताभिर्जुह्याक्ताजाभिः कन्यकां समाकाङ्गन्।

कन्यापि वरं सभते विधिना नित्यानुरक्तमसुनैव॥ ३०॥

ग्राभिनवैः सुमनोभिरग्रोकजैर्दधियुतैर्व्विहिता इवनिक्रया।

परमवश्यकरी परिकाङ्वितामभिवहिदचिरादिव कन्यकाम्॥ ३८॥

श्रभीष्टदायी सारणादिप सार-स्तथा जपादर्चनया विशेषतः । प्रसादतीऽस्थाखिललोकवर्त्तिन-थिराय वस्थाथ भवन्ति मन्त्रिणः ॥ ३८॥

कन्दामध्यगताः श्वायगोत्यर्णा यक्षमध्यगाः । गोपोजनवकाराः स्युभीय खाहा स्मरादिकाः ॥ ४० ॥ ऋषित्र नारदोऽस्य स्याद्गायतं छन्द उच्यते । मन्त्रस्य देवता क्षणास्तदङ्गविधिक्चते ॥ ४१ ॥ मृत्तमन्त्रचतुर्व्वर्णचतुष्केण हिकेन च । प्रोक्तान्यङ्गानि भूयोऽमं चिन्तरोहेवकीसृतम् ॥ ४२ ॥

<sup>(</sup>१) "वीजकम्" इति वा पाठः।

<sup>(</sup>२) "फयुतः" इति पाठानारम्।

त्रयामीलललापयुतिरहिरिपुपिच्छोन्नमलगजानो गोपीनेवोत्पनाराधितन्तितवपुर्गोपगोहन्दवीतः। श्रीमहक्कारविन्दप्रतिहसितग्राङ्गाङ्गाकतिः पीतवासा देवोऽसी वेगावादाचितिजनपृतिर्देवकीनन्दनी वः ॥ ४३ ॥ श्रयुतिहतयावधिर्जपः स्यादक्षैरस्व्कृहेर्नुनेहणांगम् । मुरजिदिहिते तु पीठवर्व्ये दिनशी नन्दसुतः समर्चनीयः ॥ ४४ ॥ ग्रङ्गाभेड्वचार्यैः परिपूच्य च पायसेन सुमितेन । हैयङ्गवीनकदलीफलदिधिभः प्रीणयेच गोविन्दम् ॥ ४५ ॥ जुहुयाद्ग्धन्नविभिर्व्विमनै: सिप: सितोपनोपेतै: । दष्टान्तुष्टो लच्चीं समावहित् सदा एव गोविन्दः ॥ ४६ ॥ बार्ल नीलाखुदाभं नवमणिविरणत्निङ्गणीजालबड-श्रीणीजङ्वान्तयुग्मं विषुत्तन्त्वप्रोह्मसत्तग्ढभूषम्। पुत्ताभोजाभवतां इतशकटपतत्पूतनायं प्रमन् गोविन्दं गङ्करेन्द्राद्यमरवरनतं (१) पूजयेहासरादी ॥ ४० ॥ वन्धं देवैर्मुकुन्दं विकसितकरविन्दाभ(२)सिन्दीवराचं गोगोपीवृन्दवीतं जितरिपुनिवहं कुन्दमन्दारहामम्। नीलगीवागपिच्छाकलनसुविलसल्ललं भानुमलं देवं पीतास्वराट्यं यजतु च दिनशी मध्यमिऽङ्को रमाये॥ ४८॥ विक्रान्या ध्वस्तवैरिव्रजमजितमपास्ताऽवनीभारमाद्यै-रावीतं नारदायीर्मुनिभिरनुदिनं तत्त्वनिगीतिईतोः। सायाक्ने निर्मालं तं निरूपममजरं पूजयेत्रीलभासं मन्त्री विश्वोदयस्थित्यपहरणपरं मुितदं वासुदेवम ॥ ४८ ॥ विकालमेवं परिचिन्य प्रार्क्षिणं प्रपूजयेद्यो मनुजो महामना:। स धर्ममधं ससुखं त्रियं परामवाप्य देशपदि सुक्तिमाप्र्यात्॥ ५०॥

<sup>(</sup>१) "अमरवरमजम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "करवन्दाभस्" इति पाठान्तरस्।

श्रामं गच्छवगरमिय वा मन्त्रजायी मनुष्यो
देवेशं तम्मुखमनु सुहुस्तर्पयेहुग्धवृद्धाः ।
श्रुहैस्तीयै: स तु वहुरसोपेतमाहारजातं
दद्यावित्यं प्रचुरधनधान्यांश्रकार्यर्मुकुन्दः ॥ ५१ ॥
सिचाहित्तिर्हिनमनु तमेवं विचिन्त्यात्मरूपं
गोपस्तीभ्यो सुहुरपहरन्तं मनोभि: सहैव ।
लीलाहत्या लिलतलितियेष्टितेर्दुग्धसिपदेध्यवायं स पुनरमितामिति भिचां ग्रहेभ्यः ॥ ५२ ॥
ध्यानी मन्त्री मन्त्रजापी च नित्यं यद्यदाञ्कन् यच यच प्रयाति ।
तत्तस्रव्धा तच तत्र प्रकामं प्रीतः क्रीड़ेहेववन्मानुषेषु ॥ ५३ ॥
एवं देवं पूजयन्त्रन्तेनं जप्यान्तन्त्री सर्व्वलोकप्रियः स्थात् ।
इष्टान् कामान् प्राप्य सम्पन्नहित्तिनेत्यं श्रुहं तत्परं धाम भूयात् ॥ ५४ ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपच्चसारे श्रष्टादशः पटलः ॥ \* ॥

----

भ्रय प्रणवसंज्ञकं प्रतिवदामि सन्तं परं सजापमि सार्चनं सद्दतक्षितिसीपासनम्। अभेषद्रितापहं विविधकामकल्पद्रमं विमुत्तिफलसिंदिदं विमलयोगिसंसेवितम्॥१॥ श्राद्यः खरः समेतोऽमरेण सधसप्तमार्णविन्दयुतः । प्रोतः स्वायणवमनुस्त्रिमानकः सर्वमन्त्रसमवायी ॥ २ ॥ मन्त्रसास्य मुनि: प्रजापतिरथ इन्दय देव्यादिका गायती गदिता जगस परमात्माख्यस्त्या देवता । यक्तीवैर्युगमध्यगध्रवयुतैरङ्गानि कुर्धात् खरे-भाँनी जातियुतेय सत्यरिहतैर्वा (१) व्याह्नतीभि: क्रमात् ॥ ३॥ विश्वं भास्तिकारीटाङ्गदवलयगलाकत्पहारोदराङ्गि-योगीभूषं सवचोमणिमकरमहाकुण्डनामण्डितांसम् (२)। इस्तोच चन्न श्रहास्युजगदमम लं पीतकी शेयमा शा-विद्योतद्वासमुद्यहिनकरसदृशं पद्मसंस्थं नमामि ॥ ४॥ दीचितो मनुमिमं शतलचं प्रजपेलतिहुनेच दशांशम्। पायसैर्घतयुतेश्व तदन्ते विप्रभूत्हभवाः समिधो वा ॥ ५ ॥ मर्पि: पायसशासीतिससिदाच्यैरनेन (३) यो जुडुयात् । ऐहिकपारिवकमपि स तु सभते वाञ्छितं फर्स न चिरात्॥ ६॥

<sup>(</sup>१) "सल्परिच्चित्रैर्वा" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>२) "मस्डिताङ्गम" इति वा पाठः ।

<sup>(</sup>१) "अनेन" इत्यत "अनवे" इति पाठानाम्।

अभ्यन्त्र वैशावसयी विधिनैव पीठ-मावाच्च तत्र सकलाधेवरं मुक्कन्दम्। श्रङ्गैः समृत्तियुगशितायुगैः सुरेन्द्र-वजादिवीर्यजतु मन्वितमः क्रमेण ॥ ७॥ वासुदेव: सङ्गर्षण: प्रयम्बश्चानिरुडक:। स्फटिकखर्षदूर्वेन्द्रनीनाकाराश्व वर्षतः॥ ८॥ चतुर्भुजास्रक्रशङ्गदापङ्गजधारिणः। किरीटकेयूरिण्य पीतास्वरधरा श्रिप ॥ ८ ॥ समान्ती श्रीसरखत्यौ रतिश्रास्त्रिदलाश्रिताः। श्रच्छपद्मरजोदुग्धदूव्वीवर्णाः खलङ्कताः ॥ १० ॥ त्रालान्तरालपरमञ्जानालानसु मूर्त्तय:! निवृत्तिय प्रतिष्ठाह्वा विद्या गान्तिय ग्रातयः ॥ ११ ॥ ज्वलज्ज्वालार्चः प्रोता श्रात्मादा मूर्त्तिशत्तयः। इति पञ्चावरणकं विधानं प्रणवीद्भवम् ॥ १२ ॥ इसं मन्ती तारमनुं जापहुतार्चीभेदैरङ्गीकत्य च युद्धादिप योगान्। यै: संबच्धा चेह समग्रां त्रियमन्ते शुद्रं विश्णोर्धाम परं प्रामाति योगी ॥ १३ ॥ करपादमुखादिविचीनमनारतदृश्यमनन्यगमाक्षपदम्। यमिहात्मनि पश्यति तत्त्वविदस्तमिमं किल योगमिति ब्रवते॥ १४॥ योगाप्तिदूषणपरन्त्वय कामकोपलोभप्रमोहमदमलारतित षट्कम्। वैरं जयेलापदि योगविदेनसङ्गर्योगस्य धीरमतिरष्टिमिरिष्टदेश ॥ १५॥ यमनियमासनपवनायामाः प्रत्याद्वतिस् धारणया। ध्यानचापि समाधिः प्रोत्तान्यङ्गानि योगयोग्यानि ॥ १६ ॥ सत्यमहिंसा समता धृतिरस्तियं चमार्जवञ्च तथा। वैराग्यमिति यम: स्थात् स्वाध्यायतपोऽर्चनाव्रतानि तथा ॥ १० ॥

सन्तोषश्च समीची नियम: स्यादासनञ्च पञ्चविधम्।

पद्मखस्तिकभद्रकवज्जनवीराह्नयाः क्रमात्तदपि ॥ १८॥

रेचकपूरककुकाकभेदाचिविधः प्रभञ्जनायामः। मुचेद्विणयाऽनिलमयानयेदामया च मध्यगया ॥ १८ ॥ संख्यापयेच नाडोलेवं प्रोत्तानि रचकाटीनि। षोडग्रतिद्वगुणचतुःषष्टिमात्रकाणि तानि च क्रमगः॥ २०॥ चित्तालैकाष्ट्रतस्य प्राणस्य स्थात् संहतिः स्थानात्। प्रत्याहारो ज्ञेयश्वेतन्ययुतस्य सम्यगनिनस्य ॥ २१ ॥ स्थानस्थापनक में प्रोक्ता स्थादार गेति तत्त्व जै:। यो मनिस देवताया भाव: स्यादस्य मन्त्रिण: सम्यक ॥ २२ ॥ संखापयेच तवेत्येवं ध्यानं विदन्ति तत्त्वविदः। सत्तामार्वं शुडं नित्यमपि निरन्तनच ययोक्तम ॥ २३ ॥ तस्रविचिन्य च तस्मिं शित्तलयः स्यात् समाधिक हिष्टः। श्रष्टाङ्कीरिति कथितै: पुनराश्च निग्दस्तिऽरिरात्मविदा ॥ २४ ॥ श्रयवा शोषणदाहनप्रावनभेदेन शोधित देहे। पश्चामित्रिमीत्रोभेदैर्क्विधिवत् समापयेत्राणान् ॥ २५ ॥ पञ्चागदात्मकोऽपि च कलाप्रभेदेन तार उहिष्टः। तावसानायमनालाखा विष्टता भवन्ति तत्त्वविदा॥ २६॥ पूर्व्वमिड़ाया वदने विचिन्तये दुम्ममानिनं वीजम्। तेनागतेन देहं प्रशोषयेत् सान्तराधिकरचरणम् ॥ २० ॥ पिङ्गलया प्रतिमुच्चेत्तयैव कार्यानवेन रत्तक्चा। प्रतिदश्च पूर्ळविधिना सुचेत्रैशाकरेण सुसितन। संपूरयेत् सुधामयजलग्रीकरविषेणा तनुं सकलाम् ॥ २८ ॥ सुजीर्णमितभोजनः सुखसमाप्तनिद्रादिकः सुग्रवतलसद्ग्रहे विर्ह्ति च ग्रीतादिभि:। पटाजिनकुशोत्तरे सुविश्रदे च सहासने निमीलितविकोचनः प्रतिविशेत् सुखं प्राचुखः ॥ २८॥

प्रसारितं वासकरं निजाक्षे निधाय तस्योपरि दिच्या । ऋजु: प्रसन्नोऽवहितेन्द्रिय: सन्नाधारमत्यन्तसमं स्मरेत् खम् ॥ ३० ॥ तकाध्यगतं प्रणवं प्रणवस्यं विन्द्रमपि च विन्द्रगतम्। नादं विचिन्स तारं यथावदु चार्य तन्नयेत् सुषु नान्तम् ॥ ३१ ॥ तकाध्यगतं ग्रडं गन्दब्रह्मातिस्चातन्तुनिभम्। तेज: सारेच तारात्मकमि मूलं चराचरस्य सदा॥ ३२॥ ॐकारो गुणवीजं प्रणवस्तारो ध्रुवय वेदादिः। चादिरमध्यो मपरी नामान्यस्य निमानकश्च तथा ॥ ३३ ॥ श्रस्य तु वेदादिलात् सर्व्यमन्नां प्रयुच्यतेऽयादी। योनिय सर्व्वदेहे भवति च स च ब्रह्म सर्व्वसम्बाद: ॥ ३४ ॥ ऋक् च तदादादिः स्वात्तसधान्तं यज्ञु । मान्तादि: सामापि तस्य भेदा वहवः प्रोत्ता हि वैदलोक्षेषु ॥ ३५ ॥ उचार्योचार्य च तं क्रमान्ययेदुपरि षड्हयान्तान्तम्। मनसा स्मृते यदाऽस्मिन्मनो लयं याति तावदभ्यस्येत्॥ ३६॥ अथवा विन्दुं वर्त्तुलमावर्त्तेस्त्रिभिक्षेतमेवसिव। प्रोतं रविविक्वेन च समस्यसेत् सुतसुधामयं तेज: ॥ ३०॥ श्रपस्त्यरोगपामजिदचिरेण तृणां सिंडिदो योगः। श्रयवा सूलाधारोखिता प्रभा विसविभेदतन्तुनिभा ॥ ३८॥ वदनास्तकरविम्बस्ता धाताऽस्ताम्ब्लवलुलिता। खावरजङ्गमविषहृद्योगीऽयं नातसन्देहः ॥ ३८ ॥ श्रयवा तिवलयविन्दुगधाम प्रणवेन समुखयेटू इँम्। पीतोर्णातन्तुनिभं सीषुम्त्रेनैव वर्त्मना योगी ॥ ४० ॥ तिसिनिधाय चित्तं विजयं गमयेहिनेशसंख्याते। पुनराहत्तिविद्यीनं निर्व्वाणपदं व्रजेत् समभ्यासात् ॥ ४१ ॥ अथवादिवीजमी पुनरुमपि विषे तमपि संहरेहिन्दी। विन्दुं नादे तमपि प्रक्ती प्रक्तिं तथैव प्रान्ताख्ये ॥ ४२ ॥

तेजस्यनत्वरी चिति निर्देन्दे निष्कले सदानन्दे। सुद्धी च सर्वती सुखकरपदनयनादिलचण लच्छे॥ ४३॥ खामिनि संहृत्येवं करणेन्द्रियवर्गनिर्गमापेतः। विनौनपुखपापो निरुच्छुमन् ब्रह्मभूत एव स्वात्॥ ४४ ॥ अथवा योगोपेताः पञ्चावस्थाः क्रमेण विज्ञाय । ताभिर्युचीत सदा योगी सदाः प्रसिद्धं सुत्र्ये ॥ ४५ ॥ जायत् स्वप्नसुषुप्ती तुरीयतदतीतके च तास्तासु । स्वैरिन्द्रियेर्यदात्मा सुङ्तो भोगान् स जागरी भवति ॥ ४६ ॥ संजारिहतैरिप तैरस्यानुभवो भवेत् पुनः स्वप्नः। चात्मनिरुद्युक्ततया नैराकुच्चं भवेत् सुषुप्तिरिप ॥ ४० ॥ पश्चित परं यदाला निस्तमसा चेतसा तुरीयं तत्। श्रात्मपरमात्मपदयोरभेदतो व्याप्नयाद्यदा योगी॥ ४८॥ तत्तु तुरीयातीतं तस्यापि भवेत्र टूरतो मुक्ति:। श्रयवा स्त्राखायां पखन्यां मध्यमाख्यवेखर्यी: ॥ ४८ ॥ स सुषुन्नायगयोरपि युञ्जराज्जायदादिभिः पवनम्। वीजोचारो जाग्रहिन्दुः खप्नः सुष्ठ्राप्तरिप नादः ॥ ५०॥ शक्त्यात्मकं तुरीयं शान्ते लय त्रात्मनसुरीयान्तम्। त्रङ्घगुरूपजानुद्दितयं च गुदच सीवनी सद्रम् ॥ ५१ ॥ नाभिईदयं गीवा सल्बिकाग्रं तथैव नासा च। भूमध्यललाटागं सुषुक्तागं हादशान्तिमित्येवम् ॥ ५२ ॥ उत्क्रान्ती परकायप्रवेशने चागती च पुन: स्वतनी। स्थानानि धारणायाः प्रोक्तानि सक्त्ययोगविधिनिपुर्णैः ॥ ५३॥ स्थानिष्वेष्वात्ममनःसंयोगसमीकरकर्माणोऽभ्यामात्। अचिरेणोत्क्रान्त्याद्या भवन्ति संसिदयः प्रसिद्धतराः॥ ५४॥ क गढे सूमध्ये दृदि नाभी सर्व्वाङ्ग के स्मरेत् क्रमगः। लवरसमीरइवर्णेरनिलममाकालवञ्चनेयं स्थात्॥ ५५॥

भविनजलानलमार्तिविद्यायसां शिक्तिभिय तदीजैः (१)।
सारूप्यमालनय प्रितिनीत्वा तत्तदाश्च जयित सुधीः ॥ ५६ ॥
एवंप्रोक्तियींगैरायोजयतोऽन्वहं तथालानम् ।
श्विचरेण भविति सििंदः समस्तसंसारमोचनी नित्या ॥ ५० ॥
दिति योगमार्गभेदैः प्रितिदिनमारूढ्योगयुक्तिधिया ।
सिदय उपलभ्यन्ते सुिंतपुरीसंप्रवेशनदारः ॥ ५८ ॥
कम्पः पुलकानन्दी वैमल्यस्थैर्थलाघवानि तथा ।
सक्तप्रकाशिवत्ते दत्यष्टावस्थाः प्रस्विकाः सिद्धेः ॥ ५८ ॥
त्रैकात्यज्ञानेहा मनोज्ञता छन्दतो मर्द्रोधः ।
नाड़ीसंत्रमणविधिर्व्वाक्सिंदिद्दंहतय देहाप्तिः ।
श्रीतःप्रकाशने चेत्यष्टी स्थः प्रत्या युजः सिद्धेः ॥ ६० ॥
श्रीणमा महिमा च तथा गरिमा लिविमेश्चिता विश्वत्य ।
प्राप्तिः प्राकास्यचेत्रस्थित्वात्ति योगयुक्तस्य ॥ ६१ ॥
श्रष्टेश्वर्थ्यसमेतो जीवन्तुतः प्रवच्यते योगी ।
योगानुभवमहास्तरसपानानन्दिनर्भरः सततम् ॥ ६२ ॥

द्रत्येवं प्रख्वविधिः समीरितोऽयं भत्त्या तं प्रभजित यो जपादिभेदैः। स प्राप्नोत्यनुततिनत्यश्चद्यदुदं तिद्विष्णोः परमतरं पदं नराग्राः॥ ६३॥

॥ ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे एकोनिबंश: पटल: ॥ ॥ ॥

<sup>(</sup>१) "तिह्रिस्वैः" इति पाठान्तरम्।

## विंश: पटल:।

ग्रय पुनरभिवच्चे मन्त्रमष्टाचराख्यं सक्त बुरितदु:खध्वान्तसभोदभानुम्। प्रणवहृदयनारावर्णतोऽन्ते यणाणी मपर इति समुहिष्टोऽयमिष्टार्थदायी॥१॥ तारः श्रत्युखतया निर्दिष्टः सीऽहमर्थकः पूर्वम् । नार्णः प्रतिषेधार्थी मोकारशायमर्थको भवति ॥ २ ॥ सलिलानलपवनधराः क्रमेण नारायणाचराः प्रोताः। चरमो यसु विभित्तिव्यक्त्ययं दर्शितस्तदर्थायं ॥ ३ ॥ ऋषिरस्य मनीः साध्यनारायण इतीरितः। छन्द्य देवी गायत्री परमाता च देवता ॥ ४ ॥ ष्यय अंडमहावीरयुसहस्रपदादिकैः। उत्तेर्जातियुतैः कुर्यात् पञ्चाङ्गानि मनीः क्रमात्॥ ५॥ ष्रष्टाचरेण व्यस्तेन कुर्यादष्टाङ्गकं सुधी:। सद्घच्छिर:शिखावर्भनेतास्त्रोदरपृष्ठके ॥ ६॥ त्रर्नोधामं किरीटान्वितमकरत्तमः कुछतं दीप्तिराजत्-केय्रं कीसुभाभाशवलक्चिरहारं सपीतास्वरघ । नानारतांश्रभिवाभरणगतयुतं श्रीधराश्चिष्टपार्खं वन्दे दो:सत्तचक्राम्बरहदरगदं विष्ववन्द्यं मुकुन्दम् ॥ ०॥ संदीचितो मनुमिमं प्रतिजप्तमिच्छन कुर्थान्निजन वपुषैव तु योगपीठम । श्रंसोर्युग्भपदसानननाभिम्ल-पार्षदयेळिहितगातसमुज्ज्वलच ॥ ८॥

मध्येऽनन्ताचैरिप सन्नानाक्षान्तिकैर्यजेन्यन्ते । पीठाख्यमन्त्रपश्चिममयगन्याचैस सम्यगुपचारै: ॥ ८ ॥ प्रणवं दृदयचैव प्रोक्ता भगवते पदं विष्णवे च समाभाष्य सर्व्यभूताक्षने पदम् ॥ १० ॥ वासुदेवाय सर्व्याक्षमयोगपदमुचरेत् (१) । योगपद्मपदे चोक्ता ततः पीठाक्षने नमः ॥ ११ ॥

अथ न्यास:।

श्रस्तमत्वप्रवडाशो मन्त्रवर्णास्तनी न्यसेत्। विन्यस्तैर्यैभवेनान्त्री मन्त्रवर्णात्मको हरि:॥ १२॥

श्राधारहृददनदोः पदमूलनाभी
काण्डे सनाभिष्टदयस्तनपार्श्वपृष्ठे ।
कास्येचणश्रवणगन्धवहे च दोः पत्सन्यङ्गुलीषु हृदि धातुषु सानिलेषु ॥ १३ ॥
सूर्डेंचणास्यष्टदयोदरसोक्जङ्गापाददयेषु लिपिशो न्यसतु क्रमेण ।
गण्डांसकोक्चरणेषु रयाङ्गशङ्क-

श्रीमद्गदाम्बुजपदेषु समाहिताका ॥ १८ ॥
ततोऽष्टाचरपूर्व्यथं स्मर्त्तव्यो हादणाचरः ।
मन्त्रो हादण मूर्त्तीलु तव्यभिन्नास्तनौ न्यसेत् ॥ १५ ॥
श्रष्टप्रक्तव्यात्मकथ संप्रोक्तोऽष्टाचरो मनुः ।
श्रष्टानां प्रकृतीनाच चतुर्णामात्मनामिष ॥ १६ ॥
हादणानान्तु संयोगो मन्त्रः स्याहादणाचरः ।
श्रादित्या हादण प्रोक्ता युक्ता हादणमूर्त्तिभिः ॥ १० ॥

<sup>(</sup>१) "सर्वार्थसंयोगपरसञ्चरेत्" इति पाठानारस्।

वेशवादिप्रदिष्टानां (१) मूर्त्तीनां हादगादितः। त्रादिखरयुता चस्येत्ताः स्युद्दीदश भूत्तेयः ॥ १८॥ ननाटोटरह्लाएउटचपार्खांसकी गरी। तथा वामचये पृष्ठकक्रदोस ययाक्रमम्॥१८॥ हाद्याचरमन्त्रच मन्त्रविस्हि विन्यसेत्। मुईस्थी वासुदेवसु व्याप्नीति सकतां तनुम् ॥ २० ॥ पुनस्तत्रतिपत्त्यर्थं किरीटादिमनं जपेत्। किरीटकेय्रहारपदान्याभाष्य मन्त्रवित्॥ २१॥ मकरान्ते कुण्डलच ग्रहुचक्रगदादिकम्। श्रनहस्तपटं चोक्वा पीतास्वरधरेति च ॥ २२ ॥ श्रीवलाङ्कितमाभाष्य वचः खलमयो वदेत । श्रीम्मिसहितं खालज्योतिर्हयपदं वदेत् ॥ २३ ॥ दीप्तिसुक्का करायेति सहस्रादित्यतेनसे। हृदन्तः प्रणवादिः स्थात् किरीटादिमनुस्वयम् ॥ २४ ॥ क्तवा खण्डिलमिस्निनि: चिप्य निजामिकां समुपविग्य। पीठादिकं निजाङ्गे प्रपुच्य गन्धादिभिः सुशुडमनाः ॥ २५ ॥ सद्दादशाचरान्तं प्रपृज्य विधिवत् किरीटमन्त्रेण । क्यांत पुषाञ्जलिमपि निजदेहे पञ्चगोऽयवा निगः॥ २६॥ इति दीचितविष्ठितविधिः संप्रोतोऽष्टाचरस्य सन्वस्य। श्रुद्धानां विमलिधयां दीचा प्रतिवच्यतेऽत मंचेपात्॥ २०॥ काला विगुणितादीनामेकं मण्डलमुज्जन्तम । यात्मार्चनोक्तविधना शिक्ताभिः पीठमर्चयेत् ॥ २८ ॥ विमलीलर्षणी ज्ञाना क्रिया योगीत शक्तयः। प्रह्वी सत्या तथेथानाऽनुग्रहा नवसी स्मृता ॥ २८ ॥

<sup>(</sup>१) "केशवादिमविष्टानाम्" इति पाठान्तरम्।

निधाय कलगं तच पञ्चगव्येन पूरयेत्। पयोभिर्वा गवां प्रोत्तै: कायैञ्जा साष्ट्रगत्धतै: ॥ ३०॥ त्रष्टाचराङ्गेरष्टार्णयुगैरष्टाचरान्वितै:। दलमूले यजेड्रयो वासुदेवादिकान् क्रमात्॥ ३१॥ समितांस्ततो वाद्ये सम्पूच्या हरिहेतयः। चक्रग्रङ्गरास्वुजकीसुभसुसलाः सखद्भवनमालाः ॥ ३२ ॥ रत्ताच्छपीतकनकथ्यामलक्षणय्युक्कभासः स्यः। ध्वजय वैनतेयस गङ्घपद्मी दिशागता: ॥ ३३॥ विन्नार्थकौ तथा दुर्गा (१) विष्वव् सेनो विदिगाता:। ध्वज: प्यामो विषो रक्तो निधी श्रुक्तारु पप्रभौ ॥ ३४॥ श्ररणश्चामलश्चामपीता विद्वादयो मता:। दन्द्रादयस्तद्वित्र पूज्याः पूर्व्वीदिभिः क्रमात् ॥ ३५ ॥ दति विश्वोविधानन्तु पञ्चावरणसुचते। एवमभ्यर्चिते विष्णावुपचारैसु पूर्व्ववत् ॥ ३६ ॥ श्रानिमाधाय कुग्छे तु ब्रह्मयागसमीरितै:। जुह्यादष्टभिद्रैव्यैर्मनुनाऽष्टाचरेण तु॥ ३७॥ पृथगष्टशताहत्त्वा इला दत्ता विनततः। अभिषिच गुरु: शिष्यं प्रवदेत् पूर्व्ववसनुम् ॥ ३८॥ दाविंगसचमानेन सतु मन्तं जपेत्ततः। तद्रीसंख्यकं वापि गुडाचारी जितेन्द्रियः॥ ३८॥ पद्मासनः प्राग्वदनोऽप्रलापी तन्मानसस्तर्जनिवर्ज्जिताभिः। श्रचस्रजा वाङ्गलिभिर्जपत्तं नातिद्रतं नातिविलस्वितञ्च ॥ ४० ॥ प्रागीरितरय जुहोतु द्यांग्रकं वा द्रव्यै: ग्रुमै: सरिस जैर्मधुराप्नतेव्यी । रतां ग्रुकप्रवरका चनगोम हो भिर्धान्यैर्यया विभवतः प्रयजेद्गुरुं थ ॥ ४१॥

<sup>(</sup>१) "सड्गेंब" दति पाठान्तरम्।

विप्रान् प्रतप्यं विभवेरय मन्त्रजापी
संज्ञासयेक्चपविधिच्च ततः क्रमेण ।
नित्यार्चना च विह्निता विधिनाऽमनेव
प्रोक्तकमेण विद्धात्वय चात्मपूजाम् ॥ ४२ ॥
इति जपहुतार्चनार्यमन्त्री योऽष्टाचरं समस्यस्थेत् ।
स त्वेहिकीच्च सिद्धं संप्राप्यान्ते प्रयाति परमपदम् ॥ ४३ ॥
प्रज्ञानि पूर्वन्त्वय सूर्तिभक्तीः सक्तेभवादींच पुरन्दरादीन् ।
समर्चयेद्यसु विधानमेतन्तरोऽचिरात् काङ्कितमेति कामम् ॥ ४४ ॥

यष्टवाः सुर्वासुदेवादिरादी

चक्राद्याः केलादिकाः केशवाद्याः।

इन्द्राचाश्चेत्वेवमेव प्रदिष्टं

पुद्यायुःश्रोकीर्त्तिसिद्धैः विधानम् ॥ ४५ ॥
सवासुदेवादिकमर्चियता भूयो ध्वजादीं य पुरन्दरादीन् ।
क्रमेण विद्यान् विधिनार्चयीतित्ययं क्रमस्य विद्याभिपूच्यः ॥ ४६ ॥
दत्युक्तविधिचतुष्के पूजियतुरथैकमिप यथायिका ।
अचिरेण भवति लच्छीर्चस्तगता सकलवर्गमिदिकरी ॥ ४० ॥
स्रष्टाचराचराष्टकमूर्त्तिविधानानि भेदभिद्यानि ।
वन्त्यास्यर्चैयतृणां वाव्कितसकलार्धसिदिदानि सदा ॥ ४८ ॥

सिन्दृरञ्जन्दकरवन्दकवस्तुजीव-काश्मीरपद्ममकरन्दक्चः क्रमेण। नीलोत्पलास्त्रुक्हरागसमानक्ष्याः

स्तर्भूर्त्तयोऽष्ट कथिता मनुवर्णजाताः ॥ ४८ ॥
श्रादिरगदाज्ञहस्ताः सर्व्वासु नकारमोऽर्णयोर्म्त्ती ।
श्रह्णादिरगदाज्ञकरे लचणमन्यत् समानक्ष्यं स्थात् ॥ ५० ॥
या मृत्तिर्र्चतेऽस्था व्रजन्ति परिवारतां तदविश्रष्टाः ।
श्रविश्रिष्टेरन्तेऽप्यंभे स्वयञ्च परिवारतां प्रयाति तदा ॥ ५१ ॥

दयमेवाद्यतिरिधका भ्रवजे भ्रवजात् पुरा ससृहिष्टात्।
भवति विधानादिति पुनरेषां प्रथमविधानसृहिष्टम् ॥ ५२ ॥
प्रथ दितीयाचरजेऽङ्गतोऽन्ते वर्णाष्टमूर्त्तौरिप सूर्त्तियज्ञीः।
यजेदिधाने च सकेतुकोकपालादिकानन्यदय प्रवच्चे (१) ॥ ५३ ॥

मोकारजे (२) रितप्टती च सकान्तितृष्टि-पृष्टिस्मृतीरिप च दीस्यभिधाच कीर्त्तिम्। केलादिकच सग्रतक्षतुपूर्व्वकच

सम्पूजयेदिमलघी: पुनरङ्गतोऽन्ते ॥ ५४ ॥ नाकारजेऽङ्गतोऽन्ते प्रपूजयेसूर्त्तिशक्तिनोक्तिशान् । रावर्षजे तु सूर्त्तीः श्रीसूमायामनोक्तयनीश्व यजेत ॥ ५५ ॥

क्रीः श्रीरितः सपुष्टिमों हिनमाये महदादियोगाद्ये।

त्वतीयाव्वतिरन्यदग्रेषं पुरैव निर्हिष्टम्॥ ५६॥

यकारजेऽरिग्रङ्की च सगदाहलग्राङ्काः।

मुसन: खड़गूनी च हतीया नाचरोद्भवे॥ ५०॥

शेषो वासुकितचककर्कांटकपङ्कजमहापद्माः।

दरपाल(३)कुलिकास्थी (४) त्वतीयमन्यत् समं विधानीऽन्ये॥ ५८॥

मङ्गैः प्रथमावरणं भूत्तिभिरपि यक्तिभिर्दितीयमपि।

श्रन्धे नेशवनेत्वादिभ्यां स्यात् पञ्चमञ्च मत्याद्यैः ॥ ५८ ॥

मत्यः कूर्भवराही नृसिंहकुजनिरामक्षणाय।

कल्किः सानन्तात्मा पुनरस्तात्मा च षष्ठमन्दिपाद्यैः ॥ ६०॥

सप्तममिप लोकेशैरष्टममिप तदायुधैय संप्रोक्तम्।

प्रागुत्तेषु विधानेष्वालच्यं नीतमत् यत्तदपि॥ ६१॥

<sup>(</sup>१) "सकेत्रजोकपाजादिकानुक्रविधानकृष्टा" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "मून्यांदितम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "शङ्खपान" इति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;गुनिकाख्यी" दति पाठान्तरस्।

श्रष्टाचराचरविधानचतुष्कयुग्मं

प्रोत्तक्रमेण विधिनाभियजेद्य एनम् ।

भत्त्या मुकुन्दमनुजापरतो नराग्रः

प्राप्नोति वाञ्चितमयत्वत एव कामम् ॥ ६२ ॥

॥ 🕸 ॥ इति यीप्रपञ्चसारे विंगः पटनः ॥ 🕸 ॥

# एकविंगः पटलः।

त्रय प्रवच्यामिःच मासभेदभित्रानि यन्ताखपि संग्रहेण। रेखात्रमद्भन्ति विचित्रवर्णलसन्ति विश्णोश्च विधानभाष्मि ॥ १ ॥ यै: कुर्युरिष्टाप्तिनिविष्टचेष्टा धरखनन्तादिकसंज्ञकानि । g 🚽 त्रतान्यभौष्टार्थदकत्यष्टचैरनारतेनैव च साधकेगा: ॥ २ ॥ मेषादिकं यच चतुष्क्रमादी मासेषु तहायुग्रहावृतं स्थात्। सिंहादिवं भूग्टहसंवतच चापादिकं पार्थिवयुग्सवीतम् ॥ ३॥ मेषादिनेषु विगुणात्मकानि चराणि भास्तद्गुणितात्मकानि। स्थिराख्यो षड्गुणितानि तज्ज्ञेकतानि यन्त्राख्युभयाकानि॥ ४॥ तानि विषड्दादशकालको है: स्युर्वचणैरप्युपनचितानि। स्वैः स्वैय नामप्रविभक्तरूपभेदैर्व्वे हिर्व्वेष्टितविस्वकानि ॥ ५ ॥ विगुणितसपि यन्त्रमष्टपवावतमय षड्गुणितं दिषड्दलाख्यम् । खिरगतमपि चाष्ट्यसपनं तदपि षड्युगपत्रशोभितं वा ॥ ६ ॥ पद्मं चरोभस्थिरसंज्ञवेषु रक्तप्रपीताच्छदलादिवर्णम्। मासेषु यन्त्रोदरक्षृप्ततत्त्रनासाभिधासूर्त्वभिधाचराच्यम् ॥ ७ ॥ विश्वविषादीनां ये दीर्घा मूर्त्तिराशिवणीनाम् । ते वत्तानि भवन्ति च निगदितमिति यन्त्रक्षृप्तिसामान्यम् ॥ ८॥ सुवर्णगोचीरजवाशिलाभपीतेन्द्रनीलाक्णकैरवाभाः। काश्मीरमेवाचानरोचिंषय क्रमेण वर्णेरिप केशवादाः ॥ ८॥ इतीरिताश्वापि किरीटहारकेयूरपीतास्वरकादितुच्याः । सचक्रम्हाः सगदाम्बुजाय सम्मूजनीयास्तपनैः क्रमेण ॥ १० ॥

धातर्यमिम त्राख्यावरुणांश्वभगा विवस्वदिन्द्रयुताः। प्रवाह्वयपर्जन्यी लष्टा विष्णुय भानवः प्रीताः ॥ ११ ॥ प्रथमं केशवधादकमितरवारायणार्थमाख्यच । श्रन्यनाधवसैचं परमपि गोविन्दवारुणं प्रोक्तम् ॥ १२ ॥ पञ्चममपि विष्खंशं (१) मधुस्दनभगञ्च षष्ठमपि। तिविज्ञमविवस्तदाख्यं सप्तममन्यच वामनेन्द्रमपि॥ १३॥ चौधरपौषां नवसं दशमञ्ज हृषीकेगपार्जन्यम्। श्रम्बजनामं लाष्ट्रं दामोदरवैणावं विधानानि ॥ १४ ॥ त्रादी विधानेषु समेतसूत्तीः गतीयतस्रोऽभियजेद्ययावत् । राशिषयो भानुयुताय मूर्तीः प्रवच्चमाण्य निरूप्य मन्ती ॥ १५ ॥ व्यष्टरिवृधिककल्यात्मकेष्ययो केत्रकेयवादीय। मत्यादिक येषायै: समियजेदन्तरा समावरणम् ॥ १६ ॥ प्राणप्रोद्यत् स्त्राष्ट्रहितयहतमद्यावीजकं शितानकी-कामैरात्ताग्निकोणं विहर्ण वृत्तिमंहान्वितकोडमन्त्रम । विन्द्रनामन्तरालेष्विप च विनिखितैः कादिवर्गेष युत्तं षड्भिव्यायव्यगेहाहतमभिमतकामप्रदं मेषयन्त्रम् ॥ १७॥ गौरीन्दिरा रतिष्टती वसुधा तुष्टिपुष्टिचमासरखत्य:। मुर्खीय मध्यमाद्यतिराशेशात् प्राग्ध्वजादिभिरपि कथिता ॥ १८॥ इयगजरयस्त्यादीनरिपरिभवशीर्व्यादिसिहिच । तेजो यगश्च विपुत्तं पूजियतुर्व्वितनुते विधानिमदम् ॥ १८ ॥ वर्षेरावैरमन्तैः समभिव्यतमद्यावीजमज्मध्यराजत्-पानाचायचराच्यं गुप्तनयन इतामास्त्रिराजनायार्थम । भसेर्गेखदयोदात्पचलिपिपरिवीतश्च लादीः सकालीः (२) कारीकी नीय यन्त्रं वहुविधमनदं पूजितं स्थाइबीयम् ॥ २०॥

<sup>(</sup>१) "विष्णु शम्" इति पाठान्तरम्। (२) " नाटीय कानीः काटीर्गानीय" इति वा पाठः।

नित्यादनसा व्यापिनी व्योमरूपा यान्तिर्व्विद्यारूपिणी च प्रतिष्ठा। कत्यामोघा चिष्डका दीर्घजिहे-

त्येवं प्रोक्ता ह्याहितिः स्यानृतीया॥ २१॥
सुरिभिष्ठयमिष्ठवासीदासाभरणां ग्रकादिसिष्ठिकरम्।
हषजं विधानमेतद्देष्टान्ते सिष्ठिकत् परस्य सतः॥ २२॥
प्रागच्छन्यात्रभिष्यानिपिभिरिभहतं यत् स्वरायुक्तहत्तं
प्राद्येः चान्तेस्तदाद्येरिप परिहतगण्डन्तदस्यात्तज्रं सम्।
कार्यं भीन्तैः प्रवीतं मयरलवष्ट्युग्विन्दुकं वायुगेष्टावीतं वाच्छाप्रदानप्रसवगुण्युतं युग्मजं यन्त्रमेतत्॥ २३॥

दन्द्राणी कीमारिका ब्रह्मजाता वाराष्ट्राख्या वैणावी चाथ लच्ची:। चामुख्डा माहेखरी स्थान्तृतीया रचा प्रज्ञा सीप्रदं स्थादिधानम्॥ २४॥

पामाद्यष्टाचरार्णप्रतिपुटितमहाष्टाचरार्णावतान्तवीं गाखान्तरू गगनन् हरिवी जात्तको एं विह्य ।
कामिन्यष्टाचराद्यन्तगहरिहरवी जावतं प्रत्यनृद्यहर्णाकां वायुगेहे स्थितमिति गदितं कर्कटो श्रेषच यन्तम् ॥ २५ ॥
रक्ता रमा कराजी कमला चर्ण्डेन्द्रिरा महोच्छुमा ।
श्रीरित मूर्त्तियुगलयो मध्यगता चाव्यतिरियचापि ॥ २६ ॥
भूतिर्व्विभूतिरुवतिर्विधृतिरितसंयितद्युतयः ।
प्रावृतिरेषा प्रोक्ता श्रीवश्यक्षरं विधानमिति गदितम् ॥ २० ॥
उषार्णाष्टाचराविष्टितहृदयमयो हाद्यार्णात्तकोणं
सान्तःस्थात्माष्टवर्णेः क्रमगतविगतेरु सत्तत्त्वगण्डम् ।
सिंहानुष्टृप्दयार्णान्तरितवृतकलालङ्वतं चाय विद्विप्राणेशानचपाटाश्यिगक्षचटतपत्वक्ष्यलं सिंहयन्त्रम् ॥ २८ ॥

पुष्टिल्षिधितरपि कतिः शान्तिकान्ती प्रमोदा मेधा इर्षो स्मृतिरभिमता चान्तिका स्थानृतीया। क्षणाः सत्यो तृहरिवरदी विष्वमृत्तिर्व्वरेखः गौरि: गूरो नरमुरजिती विणुजिण् चतुर्थी ॥ २८ ॥ विपन्ननिग्रहं तेजो यश्य धनसङ्गम्। करोत्यर्चेयितृगाच्च विधानमिति सिंइजम्॥ ३०॥ सर्गाद्यान्ताद्यसन्तरभिवतहृदयं दिग्डिभियाय हाडी-इहैहोहोभिरात्तासिकमथ तु शिखाद्योतिवर्गान्यवर्णम्। वर्णै: प्रत्यन्वित: प्राष्ट्रतसर्वानपुरास्त्रोज्ञसलामवीजं क्तिने खाद्यार्पयुत्तं महिततरफलं कन्यकोत्यच यन्त्रम् ॥ ३१ ॥ श्रवाची मधुस्दनस्वय हृषीविशाह्यो मोहिनी वैकु ग्छो विरजा हरि: सरसिजा मार्झी तमोहारिगी। व्रभाखः कमनावती च समुकुन्दाख्यो रमिति क्रमा-बाखायेश सुतामागेमहिषसीभाग्यप्रदं पावनम् ॥ ३२ ॥ चादौरावीतवीजं यहवलययुतं हं फड़ा युक्तकोणं वाह्ये पात्राङ्गाणीवतमय युगवरम्त्तिनामार्णमणैः। प्रत्यत्वेषाद्विरयद्वरियुतहरवर्णेश्व वीतं धरायाः कोणेषूयवृधिं हाचरमिति कथितं स्यात्त्वायन्त्रमेतत् ॥ ३३ ॥ प्राक्षोत्तेयकाये रतास्य समाहतिस्तृतीया स्थात्। पोतोपलिंधमेतलारोति वाणिज्यलाभञ्च ॥ ३४ ॥ यक्तीवहादगाज्हादगिलिपहतहसेखमिसहिषद्व-मोबास्यष्टाचरोषार्णकमपि लिपिभिः कादिभियाभिवीतम्। तदाह्ये चन्द्रविम्बप्रपृटितवसुधामण्डलास्त्रिप्रराजत्-क्लीवाणें हिंचकोर्सं प्रवरतरफलप्राप्तिदं यन्त्रमेतत्॥ ३५॥ चिद्रूपा चिन्नामणि: श्री: चोणिसंज्ञका: । रतिय पावनी धारा धरणी तारणी तथा॥ ३६॥

ट्राविणी मोहिनी चेति हतीयेयं समावृति:। अन्वयाप्तिं धर्मरतिं प्राप्नयादस्य चार्चनात्॥ ३०॥ षटकोणावहवाणासनविवरलसनारसिंहं तदन्तः शक्तेव्याच्चि परानुपरचितलघ्सन्धीन्दुयुक्(१)पचकाव्यम्। श्रसिषावदशिष्टस्तरसुपरिलसच्छूलकं प्राप्तवर्गं भूमेरष्टासिकोयज्ञहुजहुलवकं चापयन्तं तदेतत् ॥ ३८॥ हर्षाह्वा सनदारुणा सगगना घोरा रसा दाविणी 🧦 वीरा वीरिणि हारिणी सहरिणी मन्दारिका दादग। प्रोक्तेयच समावृति: पुनिदं संपूजयन् प्राप्नुया-👉 सच्मीसन्ततिबुद्धिवश्यपट्टतां कान्तिञ्च भिन्नां श्रभाम् ॥ ३८ ॥ मध्यसायाः परीतो विजसदनुपरात्तस्वरप्राक पराईं ः विद्वाणीन्तास्त्रिगण्डस्कृरितहरिहराणे (२) ग्रहाणीवतञ्च । तदाच्चे घोड्याणीचरहतसुभक्तचोतितं कोणराजत् सीऽई इंसाचराळां मकरभविमदं यन्त्रसिष्टार्थदायि ॥ ४०॥ मेधा इर्षा यहा कपा (३) रतिळीक सरस्वती प्रीति:। वाणी चेति ढतीयावृतिरुत्ता सकरजे विधानेऽस्मिन्॥ ४१॥। खचेत्रवर्त्तिनः खुर्येचाः क्रमात् केपवादिभिः सहिताः। श्रर्चियतृगामितद्वनधान्यसमृदिदं विधानं स्यात्॥ ४२॥ श्रातियोनामवीजैः पुटितइरिइरब्रह्मभियाद्यतान्त-वींजं को गहिषट्क (४) स्फुरित तृहरिवी जप्रतियोतितञ्च। श्रादिचान्ते व वर्षेवितमवनिग्टहदन्दकी णान्तकाम-श्रीणितिच्याणीचिन्तामणिमनु तदिदं श्रीकरं कुम्भयन्तम् ॥ ४३ ॥

<sup>(</sup>१) "सन्वर्णयुक्" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "स्मुरितहरिहरार्णम्" रत्यत "स्मुरितहरिहरञ्च" रति पाठानरम्।

<sup>(</sup>३) "कपा" इत्यत "क्रिया" इति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;कीणादिषटक" इति पाठान्तरस्।

त्रज्तकामिनिभानुमनीजा विखतनुर्व्विमना हरिभद्रे। सुन्त्रसर्वितनन्दनसम्या स्यादिति मध्यगता इतिरेषा ॥ ४४ ॥ त्रवनिपशुपुत्रसम्पदमपि पित्रसीख्यच हृ यदीचच । क्कित विधानमेतत् प्रयोक्तुरन्ते च निर्वृतिं परमाम् ॥ ४५ ॥ प्रान्विष्यदुखदीर्घा समभिततमहावीजमस्त्रेषु षट्सु योतसीर्मारबच्चीगिरिदुच्चियरावीजकं प्रीसमितम्। वीतङ्कादी: कषान्तीर्व्वहिरिष च कुकीणाष्टकीक्वासिहंसं सर्व्वार्थान् साधकेभ्यो विनरति विधिवत् कल्पितं मीनयन्त्रम् ॥ ४६ ॥ हृष्टिर्ञ्षेष्टिसुष्टिरिष्टा सपुष्टिः कान्तिमेधा मङ्गला वामसंज्ञा। दुर्गा प्रजा भारती मध्यसंस्था वाक्सामध्येत्रीकरं स्थाहिधानम् ॥ ४०॥ एभिर्व्विधानैधरणीव्रतादिदीचाविधीन् ये विधिना प्रकुर्यः। ते पुर्खभाजो नितरां सम्बा सपुत्रदाराः सुखिनो भवन्ति ॥ ४८ ॥ दीर्घायुषो मुख्यतरिन्दराय महाप्रभावास्वममानवीर्याः। क लेवरान्ते विगताधयस्ते विष्णीरनन्यं पदमाप्नवन्ति ॥ ४८ ॥ एभिर्विधेयाः कलगाय तत्तनामोत्तयन्तेषु नर्येयावत् । निजेपितं प्राप्य मनोरथन्ते भुक्ते य मुक्तेरनुभावकाः स्यः ॥ ५०॥ कर्षोक्तिते च हाटकपट्टे यन्त्रं विलिख्य चत्रस्त्रे। तहिंत्रं गक्तते वा कलग्रेषु विनिचिपेच दीचासु ॥ ५१ ॥ श्रमिषिच यन्त्रकलगं (१) गुरवे प्रददातु संयतमित: सुमित:। दुरितापनोदविधये युतये यशसे त्रिये च मतिसंयतये ॥ ५२ ॥ एषां योगविधीनामेनेन तु पूजयंस्तदवसाने। तत्तन्यूर्त्तिप्रीत्ये संस्तोतव्योऽनया इरि: सुत्या ॥ ५३ ॥ प्रसीद भगवनाद्य मज्ञानाकु चिठतात्मने । तवाङ्क्रिपङ्कजरजोरागिणीं भक्तिमुत्तमाम्॥ ५४॥

<sup>(</sup>१) "वन्त्रजनकम्" इति पाठानारम्।

श्रज प्रसीद भगवन्नसितद्यतिपञ्जर। श्रमेय प्रसीदासाहु:खहन् पुरुषोत्तम ॥ ५५ ॥ खसंवेद्यखरूपालनानन्दालननामय। श्रविन्यसार विखालन प्रसीट्रेश निरञ्जन ॥ ५६॥ प्रसीद तुङ्ग तुङ्गानां प्रसीद शिव शोभन। प्रसीद सप्टमकीर मक्षीराणां महाद्वे ॥ ५०॥ प्रसीदाव्यक्त विस्तीर्थं (१) विस्तीर्थानामणीरणो। प्रसीदाद्रीद्रेजातीनां प्रसीदान्तान्तयायिनाम् ॥ ५८ ॥ गुरोगरीयः सर्वेष प्रसीदानन्त देहिनाम्। जय माधव मायात्मन् जय शास्त्रत गङ्गस्त ॥ ५८ ॥ जय सुन्दर सौम्यात्मन जय नेग्रव नेशिइन (२)। जय शाङ्गेधर श्रीमन् जय नन्दकनन्दन ॥ ६०॥ जय चक्रगदापाणी जयाज्य जनाईन। जय रत्नोत्करावडिकरीटाक्रान्तमस्तक ॥ ६१॥ जय पचिपतिच्छायानिकदार्ककराकर। नमस्ते नरकाराते नमस्ते सधुसूदन ॥ ६२॥ नमस्ते नलिनापाङ्ग नमस्ते नयनाञ्चन। नमः पापहरेशान नमः सर्वभयापह ॥ ६३॥ नमः संहतसर्वात्मन् (३) नमः सभृतकीस्तुभ । नमस्ते नयनातीत नमोऽतिक्रान्तवाक्पय ॥ ६४ ॥ नमो विभिन्नजेयांश नमः स्मृतिपथातिग। नमस्तिमृत्तिभेदेन सर्गस्तित्वन्तहतवे ॥ ६५ ॥

<sup>(</sup>१) "प्रसोद व्यक्तविस्तीर्थ" इति वा पाठः।

<sup>(</sup>२) पुस्तकान्तरेषु स्रोकाद्वीं उर्यं न हस्यते।

<sup>(</sup>३) "सम्भृतसर्व्यातान्" इति पाठान्तरस्। २०

विश्ववे तिदशाराति जिश्ववे परमासने ।

चक्रमित्रारिचक्राय चिक्रणे चक्रबन्धवे ॥ ६६ ॥

विश्वाय विश्वबन्धाय (१) विश्वभृतासने नमः ।

नमोऽस्तु योगिध्येयाय नमोऽस्वध्यासक्षिणे ॥ ६० ॥

भुत्तिप्रदाय भक्तानां नमस्ते मुत्तिदायिने ।

मनोवाक्रायचेष्टाः स्युर्ध्वानस्तृतिनमस्त्रियाः ।

देवेश वर्षा सर्वे मे भवेदाराधनं तव ॥ ६८ ॥

दति इवनजपाचीभेदतो विश्वपूर्जा
निरतहृदयक्षा यस्तु मन्त्री चिराय ।

स खलु सक्तकामान् प्राप्य हृष्टान्तराक्षा

जननस्तिवियुत्तासुत्तमां सुत्तिमिति ॥ ६८ ॥

॥ \*॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे एकविंगः पटनः ॥ \*॥

<sup>(</sup>१) "विश्ववन्त्राय" इति पाठान्तरम्।

### द्वाविंशः पटलः।

त्रयोचिते दादशवर्षभंज्ञो मन्त्रस्तु साङ्गः सजपः सहोमः। विधानतो यं प्रतिजय्य भक्ता भुक्तेश्व मुक्तेश्व पदं भवेयु:॥१॥ तारं सहदयं मध्ये गवते खुर्भवार्णयोः। सुययोस्त तथा देवा मन्त्रोऽयं हाद्याचरः ॥ २॥ ऋषिः प्रजापतिम्छन्दो गायत्री विष्णुरुचते। देवता हृदु वेण स्थानमसा शिर उचाते ॥ ३॥ चतुर्भिष शिखा वर्णैः पश्चिमः कवचं भवेत्। प्रोत्तमस्तं समस्तेन पञ्चाङ विधिरीद्यः ॥ ४ ॥ सपादजानुयुगनिजङ्गनाभ्युदरेषु च। हृदोर्गलास्यदृद्धस्तिशिखास्त्रचरतो न्यसेत् ॥ ५ ॥ इति संहार:। शिखालनाटनेवास्यगनदोह दयेष्वि । सकुचिनाभितिङ्गाख्यजानुपारेषु विन्यसेत् ॥ ६ ॥ इति स्थिति: । च्रल्चिनाभिषु तथा गुच्चजानुपदेष्वय। करकर्णस्यदञ्जस्तभिखामूईसु (१) विन्यसेत्॥ ७॥ इति सृष्टि:। संहतेहीं षसंहारः सृष्टेय ग्रुमसृष्ट्यः। स्थितेसु शान्तिविन्धासस्तसालार्थिस्तिधा मनु: ॥ ८॥ इरिमुज्ज्व लचक्रदराजगदाकुलदो:परिघं सित(२)पद्मगतम् । वलयाङ्गदहारिकरीटधरं नवक्षन्दरुचं प्रणमामि सदा॥ ८॥ विधिवदय विहितदीची जपेनानुं वर्णलचमानमसुम्। श्रुवैय तिलेर्जुड्याद्वादशसहस्तसंख्यकं मन्ती ॥ १०॥

<sup>(</sup>१) "शिखासुई श्र" रति पाठानरम्।

<sup>(</sup>२) "दोः परिचङ्कित" इति पाठान्तरम्।

यीठे हरेरवाङ्गेः सशक्तिभिर्मूर्त्तिभिस्तदनु यजित्। केशवसरनायाचेरिप देवं भिक्तमंयुती विदान् ॥ ११ ॥ समिधामय दुग्धहचजानां जुहुयादके महस्तकं सदुग्धम्। मनसः परिश्रहये मनस्ती सप्ततनापि पयोन्यसा सितन ॥ १२ ॥ द्वादशाचरजपं तु सार्चनं यो भजेनियमतो दिने दिने। ऐहिनं समुपलभ्य वाञ्कितं प्रेत्य याति पदमचयं हरे: ॥ १३ ॥ श्रय प्रवच्चामि सुदर्भनस्य विधि मनी: संग्रहतो जपादै:। यिसिडित: सिडिमवापुरयां सिडा मुनीन्ट्रा चिप सदा एव ॥ १४ ॥ त्रन्यतुरीयतदादिकस्गुद्दनानन्तवज्ञिवसास्त्रेः। तारादिर्मनुकक्तः स्थादभियतिसिंडिदो रथाङ्गाख्यः ॥ १५ ॥ ऋषिरस्याहिर्द्रभुम्छन्दोऽनुष्ट्वदेवता च विणुः। चक्रपदेराविसुधीसंज्वालादी: शिरोऽन्वितरङ्गम् ॥ १६ ॥ ऐन्हीं समारभ्य दिशन्वधस्तादन्तं समुक्ता क्रसभी दशानाम । चक्रेण बधामि नमस्त्योक्का चक्राय गीर्षच दिशाम्बन्धः ॥ १०॥ वैलोकां रच रचेति हुं फट खाहिति चोदित:। तारादिकोऽयं मन्त्रः स्यादिग्निपाकारसंज्ञकः ॥ १८॥ तारन्तु सृड्याय सिताकणक्षणवणीं

मध्ये सुवीय समयो वदने इकारम्।
इद्रगुद्धजानुपदमन्धिषु चाविष्णद्यान्
वर्णात्र्यमेदिति मनोः पुनरिग्नवर्णान्॥ १८॥
प्रव्याद्वास्त्ररमप्रमाभिरिख्वामाभिदियो भामयन्
भौमाचः रफुरदृहहासविक्षमहंष्ट्रायदीप्ताननः (१)।
दोभिषकदरी गदाञ्जमुसलप्रासांय (२) पाशाङ्क्रपी
विभ्नत् पिङ्किश्चरोक्होऽय भवतयक्राभिधानो हरिः॥ २०॥

<sup>(</sup>१) "हंड्रामदीप्रानवः" इति पाठान्तरम्। (२) "लामांच" इति पाठान्तरम्।

प्रीक्ता सुदर्भनायेति विदाहे न्ते महापदम्। ज्वालाय धीम हि प्रोक्षा तत्रश्रकः प्रचीदयात् ॥ २१ ॥ सीदर्भनीयं गायती जप्तत्या जप्तमिच्छता। सानिध्यनारिणीं सुद्रां दर्भयेदनया सुधी: ॥ २२ ॥ नमो भगवते प्रोत्वा महासुदर्भनाय च। महाचक्राय च तथा महाज्वालाय चेखपि (१)॥ २३॥ दीप्ररूपाय चेत्युक्षा सर्व्वती रच रच माम्। महाबलाय खाहिति प्रोत्तस्तारादिको मनु:। रचाकर: प्रसिद्धोऽयं क्रियमाणेषु कम्मसु ॥ २४॥ षट्कोणान्त:स्थतारं विवरतिखितमन्वाचरं सिथराजत् खाङ्गं वाच्चे कलाकेसरसुदरगताष्टाचरचाष्ट्रपत्रम्। पद्मं वर्षें(२)र्व्विराजन् विक्रतिदल्लसन्षोड्याणें तिवीतं व्योमान्याणं खनामा विरचितगुणपाशाङ्गं चक्रवन्तम् ॥ २५ ॥ प्रणवहृद्गगवद्युतङे महादिवारयाङ्गचतुर्थी हमस्त्रकी:। निगदितस्विति षो इग्रवर्षेको मनुवरो सुनिभिर्व्विहितादरः ॥ २६॥ कायैः पयोभूरहचर्मसिडैर्दुग्धेन गव्यरिप पञ्चिभर्वा। मूनै: पशोर्ळा प्रतिपूर्य कुमां समर्चयेचक्रहरिं क्रमेण ॥ २० ॥ ग्रङ्गे: प्रथमावृतिरिप च पूज्या चक्रादिभिर्द्धितीया च। बच्चग्रादिभिस्तृतीया क्रमात्त्रयेन्द्रादिभिश्वतुर्थी स्थात् ॥ २८॥ चक्रशङ्खगदापद्मसुसला धनुरेव च। पाणाङ्गणी पीतरक्तसितश्यामत्विषस्विमाः ॥ २८ ॥ लक्सी: सरखती चाय रित: प्रीत्याद्वया तत:। कीर्त्तिः कान्तिसृष्टिपृष्टी क्रमेणैव तु ग्रत्तयः ॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) "मन्त्रयेव्" इति पाठान्तरम् ।

<sup>(</sup>२) "वर्गैंः" इति पाठान्तरम्।

संपूज्य चैवं विधिना हरिन्तु शिष्यं गुरु: प्रीततमोऽभिषिच्चेत्। भक्त्या खशक्त्या विभवैर्दिजातीन् सन्तर्प्य भूयी गुरुणानुशिष्टः ॥ ३१ ॥ एकाग्रचित्ती रविबन्धसंख्यं जपेयानं नित्यकताभिपूज:। तावत् सहस्रं तिलसप्रैपान्न(१)विल्वाच्यदीग्धानि जुहोतु सम्यक् ॥ ३२ ॥ समुद्रतीरेऽप्यथवाद्रियङ्गे समुद्रगानां सरिताञ्च तीरे। जपेदिविक्ते निज एव गेहे विष्णोर्गृहे वा पुरुषो मनस्वी ॥ ३३ ॥ यथोक्तसंख्ये विधिवत् प्रजप्ते मन्त्रे यथोक्ते य हुते हुता ये। द्रवीरय खार्थपराधेहितो: कुर्यात् प्रयोगान् विधिना यथावत् ॥ ३४ ॥ पीतामा कर्णिका स्यादक्णतरमरं स्थामलचान्तरालं निमि: खेता च वाह्ये विरचितशिखरेखाकुलं पार्थिवान्तम्। चक्रइन्हं लिखिला विशदमतिर्थो सौम्ययाम्यच मन्दी क्रमां संपूर्य सीम्ये प्रचयतु तथा दक्षिणे होमकर्मा ॥ ३५ ॥ षड्विंगच्छतसिमातै(२)रथ छतापामार्गकेभाचतैः सद्राजीतिलपायसैय सकलैर्गव्येष्टृंताक्तैः क्रमात्। चुला तहुतशिष्टमन विधिवत् चिष्ठा प्रतिद्रव्यकं प्रखादीवततञ्च पिग्डममनं कुभीदने मन्ववित्॥ ३६॥ संखाप्य दिशि दिचिणस्यां सम्धं सुन्धेन तेन नीराज्य। तमय घटं सद्रव्यं विहरारादष्टमे चिपेदाशी ॥ ३०॥

द्वदयान्ते विशापदं प्रोक्काय गणेभ्य उचरेत् पूर्व्यम्।

चुस्तादिकमपि (३) सर्वे चिपेदय घटस्य दक्तिणे भागे।

हुतश्रेषानेन च विलं मन्त्रेणानेन मन्त्रवित् कुर्यात् ॥ ३८ ॥

यान्तिकरेश्यय विलं ग्टक्नन्तिति ग्रान्तये नमीऽन्तः स्वात् ॥ ३८ ॥

<sup>(</sup>१) "तिलसर्पपान्न" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "षटलिंगच्छतसमाते." इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "व्यन्यादिकसपि" द्रति वा पाठः।

ज्वरादिकां रोगपरम्परां वा विस्नृत्यपस्नारभवां रुजं वा।
रचः पिशाचग्रहवैक्ततं वा विधिस्त्वयं मङ्ग हरेदिकारम् ॥ ४० ॥
पालाग्रैळी स्तनजद्गमजैवी पच्चरे क्तते फलकैः।
संपूर्य पच्चग्र्यस्त्रत तु संस्थाप्य ग्रहमपि गदिनम् ॥ ४१ ॥
पूर्वीहर्ष्टेहिच्च च सजपं जुहुयुः पृथग्दिजा विश्वनः।
द्रव्यैः सदिचणन्तानभ्यर्च च सुच्यते रुजो जन्तः॥ ४२ ॥
विप्रचीरद्रमत्वद्मलयजपुरकाश्मीरकुष्ठतियामा
विल्वापामार्गराजीतिलतुलसियुगक्रान्तिदूळीजवार्कैः।
लच्चीदेवीकुशागोमयकमलवचारोचनापच्चग्र्यैः
सिद्धेश्मी कुश्वसिद्धं मनुजपसिहतं भस्म सर्व्वार्थदायि॥ ४३ ॥

लच्चगायुष्करमतुलं पिश्राचभूता-पस्नारादिकमचिरेण नाशयेच। चुद्रादीनपि विविधांस्तथोपसर्गी-

नितस्नात्र परतरा समास्ति रचा ॥ ४४ ॥ जुइयात् गुगुजुगु लिकासहस्त्रकं साष्टकं च मन्तितमः । विदिनं चतु हिनं वा सळीं पद्रविनवारणं भवति ॥ ४५ ॥ खरमञ्ज्याः सिमधामयुतं वा मन्त्रवित्तमो जुइयात् । ज्वरभूतामयिक्षृत्यपसृतीः प्रमियतुं नियतिचत्तः ॥ ४६ ॥ याज्याकीं जुइयाच्छिये सरसिजेर्ट् व्वीभिरप्यायुषे मधायै हिजभूत्हैय जुसुदैः खेतस्त्रया वाससे । यज्ञाच्यैः पप्रवेऽप्युदुस्वरभवेः पुत्राय चाष्वस्यजैन्ताब्दं विधिवत् सहस्त्रसितिरष्टोत्तरं मुक्तये ॥ ४० ॥ चक्रस्य नाभिसंस्थं (१) स्मृत्वाकानं जपेनानं मन्त्री । स्वयमेकोऽपि न युद्धे मत्यौं व्वेद्दिभः पराजितो भवति ॥ ४८ ॥

<sup>(</sup>१) "मध्यमं स्यम्" इति पाठान्तरम्।

मन्त्री सुनियतिचत्तयक्रस्थं भावये हिया गस्तम् । त्राविष्य सकलमुक्ता मुच्चति दग्धोऽग्निना ग्रुनाभिभुवा ॥ ४८ ॥

दीसं करालदहनप्रतिमञ्च चक्रं
यस्य स्मरेच्छिरसि कस्यचिदिप्रियस्य।
सप्ताहतोऽस्य दहनप्रतिमो ज्वरः स्थाचिंग्रहिनैश्व स परेतपुरं प्रयाति॥ ५०॥
कलावृतं वाहिपदाभिवेष्टितं
समचरं यच्छिरसि स्मरेत् सदा।
दशाहतोऽसी प्रति चार्द्यते रिपुमृतिं तथा मण्डलतः प्रयाति॥ ५१॥

सान्तं (१) वायसवर्षं ग्रनोः शिरसि स्नरेच सप्ताहम्। जचाटयति चित्रं सारयति वा धियोऽस्य नैशित्यात्॥ ५२॥

> स्वत्सुधावर्षिणिमन्दुसप्रभं समचरं यच्छिरसि प्रचिन्तयेत्। चणात् समाप्यायितसर्व्वविग्रहो भवेत् स मर्त्यः सुचिरञ्ज जीवति॥ ५३॥

मध्ये तारं तदनु च मनुं वर्णमः कोणषट्के
बाह्ये चाङ्गं लिखतु कनके (२) रूप्यके चाय ताम्ने (२)।
पाषाणे वा विधिवदिभिजप्याय संस्थापितं तचक्रं चोरग्रहरिपुभयध्वंसि रचाकरच्य ॥ ५४॥
स्थाने हृषीकेणविदर्भितं च साष्टाचरच्याप्यभिजसमेतत्।
रचां ग्रहादेः सततं विधत्ते यन्तं सुकृषद्य मनुक्रयेण ॥ ५५॥

<sup>(1) &</sup>quot;सार्थम्" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>२) "मजने" इति पाठानारम।

<sup>(</sup>१) "पले" इति पाठान्तरस्।

श्रष्टाचरान्तरितपादचतुष्ककोष्ठं
कोष्ठचयोत्तिखितसाध्यसुदर्भनञ्च।
रेखाभिरप्युभयतः श्रुतिग्रः प्रवदं
तत्त्रप्तकोष्ठमिति यन्त्रमिदं प्रग्रस्तम् ॥ ५६ ॥
भूळीं वा चौमपट्टे तनुमस्णतरे कर्पटे वास्य यन्त्रं
मन्त्री सम्यग्लिखिला पुनरिप गुलिकोक्तत्य लाचाभिवीतम्।
कला भस्मादिष्टोमप्रविद्वितष्टतसम्पातपातात्त्रग्रित (१)
जप्तं सम्यग्विदध्यात् (२) प्रतिग्रममुपयान्त्येव सर्व्वे विकाराः ॥ ५० ॥
[ इति जपद्वतार्चनाभिर्यन्त्रविग्रेषेय साधु मन्त्रमिमम्।
भजते योऽसौ मन्त्री लभते भुतिं सुखेन मुतिञ्च ] (३) ॥ ५८ ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे द्वाविंगः पटलः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "पातपातान्तयित" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>१) "सम्यिङ्गिदध्यात्" दूति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>३) चिक्कितस्त्रोकोध्यं प्रस्तकान्नरेषु न हस्यते।

#### वयोविंगः पटलः।

श्रधीचते श्रीकरनामधेयमष्टाचरं लोकहिताय तावत्। येन प्रजप्तेन समर्चितेन हतेन सिद्धिं ससुपैति मन्त्री॥१॥ सर्गोदर्कः चतो विंग्रतियुगिमयुतं शान्तगं चन्द्रविक्वं श्रीवाहः श्रक्रमेदो हरिशयनहकारा मनुः श्रीकराख्यः। स्राथाद्या वामपङ्की हरिरिष पुनरङ्गानि यान्तेर्हुमन्ते-भीषवासप्रमर्दप्रसहितगदितध्वंसरचैदिंश्कैः॥२॥

> मूर्डाचिकग्छद्वदयोदरसोर्तजातुः पादद्वयेषु लिपिशो न्यसतु खदेहे। विप्रादिकासुखकरोरुपदेषु वर्णाः

यक्रादिकानिप करेषु ततस्तदस्तान्॥ ३॥
दुग्धास्थिद्दीपवर्ध्वप्रविलसितसुरीद्यानकत्पद्रमाधी
भद्राभोजनापीठोपरिगतविनतानन्दनस्तन्धमंस्यः।
दोर्भिर्व्वभ्वद्रथाङ्गं सदरमय गदापङ्कजे स्वर्णवर्णी
भास्त्रमीलिर्व्विचतामरणपरिगतः स्याच्चिये वो मुकुन्दः॥ ॥ ॥
दिक्पवेषु श्रीरतिष्ठतिकान्तीः कोणगेषु मूर्त्तीय।
द्वाभितो निधीशौ विष्वक्सेनञ्च दिक्पतीन् प्रयजेत्॥ ५॥
श्राराध्य चैवं विधिनाय विष्णुं मन्त्री पुनर्ह्होमविधिङ्करोतु।
श्रीहचदुग्धोत्यसमिद्धिरक्वैः सान्येन दीग्धेन च सर्पिषा च॥ ६॥
पृथगष्टस्रतं क्रमेण इत्वा कनकादौरिप तर्पिते गुरी च।
श्रीभिषच तथाभिपून्य विप्रान्यनुमेनं प्रजपेदधाष्टलचम्॥ ०॥

द्रव्येस्तैः प्रतिजुडुयाइशांश्रमानै-राचार्थं पुनरपि पूजयेज्जपान्ते। स प्राप्नोत्यपरिसितां त्रियच की तिं कान्तिञ्चाचिरमनुरच्यते च लोकै: ॥ ८॥ दूर्वां घतप्रसिक्तां जुडुयादयुतं नरसु इतिशिष्टै:। भाज्येयरमुपयुष्ताद्याद्गुरवे च दिचणां प्रत्या ॥ ८॥ परिभोजयेच विप्रांस्तेषु दिनेषु स्वयक्तितो भक्त्या। अपस्खुरोगपापान्विजित्य स तु दीर्घमायुराप्नोति ॥ १० ॥ ष्रनुदिनमादित्याभिमुखः प्रजपेदृङ्घीक्षतस्ववाहुयुगः। तस्य ग्रहेऽन्नसम्बिधिराय संजायते सुषुतरा ॥ ११॥ एवं प्रोत्तैः प्रतिजप इता चीदि भिर्मन्त्र मेनं भक्त्या यो वा भजति मनुजो नित्यमः सोऽचिरेण। दृष्टैः पुनैर्धनधरिषधान्यादिभिर्दृष्टचेताः खादप्यन्ते परमपरिश्वडं परं धाम विष्णोः ॥ १२ ॥ श्रय क्ययामि विधानं महावाराहाभिधानमन्त्रस्य। साङ्गं सजपं सहताराधनमपि मन्त्रिणामभीष्टार्थे ॥ १३ ॥ वाकां प्रोत्ता हृदाखां तदनु भगवते युग्वराहं च रूपा-येखुका व्याह्नतीनामुपरि च पतये भूपतिल् ने किते। देहीत्यांभाष दान्तं सुमतिरय पुनदीपयखेति हान्तं प्रोक्ता तारादिकं प्रोबरतु मनुवरं तं चयस्त्रिंगदर्शम् ॥ १४ ॥ ऋषिसु भार्गवः प्रोक्तोऽनुष्टुण् छन्द उदीरितम्। वराही देवता चास्य कथ्यन्तेऽङ्गान्यतःपरम्॥१५॥ यस्यैक यङ्गो हृदयं शिरोऽपि व्योमोल्क तेजोऽधिपती शिखाच। स्यादिष्वरूपः कवचं महादिदंष्ट्रीऽस्त्रमुत्तं स्वयमेव चाङ्गम् ॥ १६ ॥ समप्तभिः पुनः षड्भिः सप्तभियाय पञ्चभिः। षष्टभिर्मृतमन्त्रार्णैर्ञिद्धादङ्गवत्यनाम् ॥ १०॥

जान्वीरापादसुद्यलनकमिव हिमप्रख्यमाजानु नाभेः कारहादानाभि विक्रिप्रभम्य शिरसयागनं नीलवर्णम्। मीलेब्शीमाभमाकङ्ररलसद्रियङ्कासिखेटं गदाय-त्र्याख्येष्टाभौतिहस्तं (१) प्रणमत वसुधोक्कासिदंष्ट्रं वराहम्॥ १८॥ सजलाख्वाइनिभमुद्यतदो:परिघं घराघरसमानतनुम्। सितदंष्ट्रिकाष्ट्रतसुवं त्वयवा प्रविचिन्तयेत् सपदि कोलमसुम् ॥ १८ ॥ हेमप्रखं पार्थिवे मण्डले वा नीहारामं नीरजेऽग्नेस्तदामम्। वायो: क्षणां द्रप्रभं वा दिविष्ठं कोड़ं व्याप्तं सत्यसंस्थं यजेहा ॥ २०॥ श्रष्टपत्रमथ पद्मसुद्धसलार्षिकं विधिवदारचय्य च। मण्डलं रविसहस्रसिमं शुकारं यजतु तत्र सिहये ॥ २१ ॥ प्राग्दिचिणप्रत्यगुदग्दिशासु चत्वारि चाङ्गानि यजेत् क्रमेगा । श्रस्तं विदिन् र्डमधय चक्रायस्त्राणि पूज्यानि वराहमूर्ते: ॥ २२ ॥ श्रिशङ्कपाणखेटकसंज्ञान् सगदाश्रितवराभयाह्यांसः। श्रभिपूज्य दिशाधिपान् यथावहरगन्धाचतपुष्पधूपदीपैः ॥ २३ ॥ दंष्ट्रायां वसुधा समैलनगरारखापगा हुं कती वागीणी खसितेऽनिलो रविविधू वाह्वीस दत्तान्ययोः। कुची स्क्वंसवो दिशः श्रुतिपये दस्ती हशोः पादयोः पद्मोत्यो हृदये हरि: प्रथममी पूज्या मुखे शहुर: ॥ २४ ॥ एवं काले कोलमभ्यर्चियता जप्यो मन्त्रोऽसी पुनर्ने चसंख्यम्। होमं कला तह्यांगैय पद्मै स्तिस्वादत्ते: प्राप्न्याद्गममृ दिम् ॥ २५ ॥ ध्यानादपि धनसिडिमेन्त्रजपाचाधरी भवेत् सधरः। जपपूजाइतविधिभर्मङ्क नरो धनधरित्दरावान् स्थात्॥ २६॥

<sup>(</sup>१) "युक्तम्" इति पाठान्तरम्।

ध्यात: सन् भूग्रहेऽसी भुवमतुलतरां वारुणे शान्तिमुचै-राग्नेये वश्वक्रत्यादिक(१)मनिलपुरस्थोऽयमुचाटनादीन्। रचां व्योक्तोऽरिभूतग्रहविषदुरितेभ्योऽनिलाग्न्योश्व पीडाम् युद्धे वद्गीरयोर्वे जयमपि सुतरां संविधत्ते वराहः ॥ २०॥ हरिस्थे (क्रेंडिस्यामय सितर्ची कोलवपुषा सितां गव्यैर्युक्तामयुतमभिजप्ता(२)मपि शिलाम् । उदम्बल्लो मन्त्री मनुजपरतः खापयतु ता-मयतं चेत्रेषु द्रुतमरिनिरोधं शमयति ॥ २८ ॥ भौमे वारेश्य भान्दयमनुजपवान् सन् ग्टहीला सदंशं कोलाका वैरिक्डादपि च कुतलतस्तच कला गुणांशम्। एकं जाती विलिम्पात् पुनरपरतरं पाकपाने तथान्य-त्तोये तिसान् सद्ग्धे प्रतिपचतु इवि: संस्कृते इव्यवाहे ॥ २८ ॥ श्राराध्य चाष्टोर्डशतं प्रमाणं साज्येन मन्त्री हविषाय तेन। सप्तारवारं (३) जुहुयाद्ययावत् चेत्रोखितापलागमं प्रयाति ॥ ३०॥ स्गुवारे च सुखेऽइः संग्टह्य सुदं हविः सुसम्पादा। जुहुयादीरितविधिना विजमपि दद्यानाही विरोधेषु ॥ ३१ ॥ इतिक्रयैवं दिवसैय सप्तभिः प्रणाग्रयेज्ञूमिविवादसङ्कटम्। परेतवेतालिपशाचडाकिनीसमुखिताचाविक्ततिं विधिस्त्यम् ॥ ३२ ॥ विलोख तामेव सद्च दुग्धे हुनेदृष्टतेनाष्ट्युतं सहस्तम्। दिमण्डलादेव मही महार्घा स्थानान्तिणोऽस्यैव तु नि:सपता॥ ३३॥ तृपतरुसमिधामयुतं मन्त्रेणानेन यो हुनेनान्त्री। ग्टह्याचा(४)स्य न सीदेत् चेतादिकमपि वर्दते क्रमशः॥ ३४॥ अष्टोर्डभतं मन्त्री दिनशो यो वा जुहोति शालीभि:। स तु वसरेण मन्त्री विराजते ब्रीहिपुञ्जपूर्णग्टहः ॥ ३५॥

<sup>(</sup>१) "वश्यकोत्त्याँहिकस्" इति पाठानरस्।

<sup>(</sup>३) "सप्तारवारे" द्रति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "सितां गव्यैः सक्केषुतमयुतजप्ताम्" इति पाठान्तरम्। (३) "ग्टहमाला" इति पाठान्तरम्।

मन्त्रेणानेन सर्विर्जुहुत दशयतं मण्डलात् खर्णिसिहिः खाइतेनाञ्जलिन्या अपि कुसुमसइस्तेण वा वाससाञ्च। लाजानां कंन्यकाया अपि च सध्युजां होमतो वाञ्चितायाः सिडीरकोत्पनामापि मधुरयुजां स्याड्ताच्छीः समग्रा॥ ३६॥ दण्डार्घीयो व्योमासनस् वाराहमुचते वीजम्। त्रमुना तु साधितेन प्राप्तरान्ति नराः सिडिमतुलतराम् ॥ ३०॥ तारेऽसुमपि (१) लिखिला तहा होऽनलपुरं समापुटितम। तदाञ्चने चतर्रलमञ्जं स्थात्तदहिस्तयाष्ट्रतम् ॥ ३८ ॥ वाच्चे घोड्यपत्रं मण्डलमाखण्डलीयमपि वाच्चम्। शुकरवीजे साध्यचेताख्यचक्रमन्त्रमस्त्रिषु च ॥ ३८ ॥ रस्त्रेषङ्गमन्नपि दलमूलेऽष्टार्णनेसराणि लिखेत्। श्रष्टावष्टी दलमनु शूकरमन्त्रस्य चाचरान् क्रमगः॥ ४०॥ श्रन्तेऽविश्वष्टमचरमयाष्ट्रपति खराख्यकि खल्के। वर्षायतु यतुरपि तयाष्टमे पञ्च चालिखेत पत्रे ॥ ४१ ॥ व्यज्जनिक्जल्के त्रसे दी दी तयमन्यके दले विनिखेत्। तारमहीकोलार्णैः प्रवेष्टयेत् साध्यवर्णपरिपुटितैः ॥ ४२ ॥ तहास्त्रे मनुवर्णेविदिर्भिताभिय साध्यपदिनिपिभि:। क्साविम्बचतुष्कोणे गर्भगसाध्याचरं भूवीजम् ॥ ४३ ॥ अष्टसु शूलेषु तथा वाराहं वायुचेन संयुक्तम्। बाचानुङ्मचन्दनबघुनपूरै: सरीचनैर्विनिखेत्। गोशकदभोयुत्तै लेंखन्या हैमया दिने प्रवरे ॥ ४४ ॥ सीवर्णे राज्यसिडिं रजतजफलकी यामसिडिश तास्त्रे साहस्रवर्णसि डिं भुजदन्ति जितं चाशु संसाधयेद्राम (२)। चीमे लाभं घराया: पिचुतरू फलके कार्थ्यसिंह निजेष्टां मन्त्रं सञ्जप्तमेतद्षृतङ्कतसम्मातपातं करीति ॥ ४५ ॥

<sup>&</sup>quot;तारसमि" इति पाठान्तरम्। (२) "मंसारमालाम्" इति पाठान्तरम्।

मन्त्री समास्थाय वराहरूपं साध्यप्रदेशे निखनेच यन्त्रम्।
स्थिरास्थराणावभिवाद्य कोलमङ्गानि दिन्नु चिपतां यथावत् ॥ ४६ ॥
यन्त्रममुं रचायै रोगग्रहवैक्षतेषु जन्तूनाम्।
संयच्य (१) शिरिस बध्यात् स तु नीरोगस्त्रयत्नतो भवति ॥ ४० ॥
दत्येवं प्रणिगदितो वराहमन्त्रो
यस्त्रेनं प्रभजति नित्यशो जपाद्यै:।
सप्राप्नोत्यखिलमहीसमृहिमस्मिन्
देहान्ते त्रजति हरे: परं पदं तत् ॥ ४८ ॥

॥ 🗱 ॥ इति स्रीप्रपञ्चसारे चयोबिंगः पटलः ॥ 🗱 ॥

<sup>(</sup>१) "संजय" इति पाठान्तरस्।

## चतुर्विंगः पटलः।

---

श्रथ प्रवच्चामि नृसिंहमत्वस्थानृष्टुभः संग्रहतो विधानम्।
साङ्गं सजापं सद्दतक्षमञ्च सार्चाविधानं निजवाञ्कितास्य ॥ १ ॥
उग्नं वीरयुतं महान्तिकमधो विष्णुं ज्वलन्तान्वितं
संप्रोक्षाऽथ च सर्व्वतोमुखनृसिंहाणां स्तथा भीषणम्।
भद्रं मृत्युयुतं च मृत्युमि तचीक्षा नमाम्या युतं
भूयोऽहम्पदमुद्दत् मनुमिमं मन्त्री समस्तार्थेदम्॥ २ ॥
बद्धा प्रजापतिर्वा प्रोक्तो ऋषिनीरदय विद्विद्धः।
इन्दोऽनुष्टुनुदाहृतमथ विष्णुहेंवता नृसिंहास्थः॥ ३ ॥

वर्णे वत्रिक्तिं हृदयं शिरव ताविद्वरष्टिभरथास्य धिखा प्रदिष्टा। षड्भिय वस्में नयनच्च चतुर्भिरस्तं प्रोक्तं क्रमेण मनुनाचरशः षड्ड्रम्॥ ४॥

सिशरो ललाटहर्युगमुखकरपत्सिन्धितेषु साग्रेषु । उदरहर्ग्दोर्भलपार्खेष्व(१)परे ककुदि क्रमात्र्यसेदणीन् ॥ ५ ॥ प्रतिपत्तिरस्य चोक्ता प्रसन्नताक्रूरताविश्येषेण । दिविधा प्रसन्नया स्थात् साधनपूजान्यया प्रयोगविधिः ॥ ६ ॥ जान्वोरासक्ततीत्त्रास्वनखरु विलसदा इसंस्पृष्टकेश-स्रकं खब्रच दोभ्यां दधदनलसमज्योतिषा ग्रस्तदेत्यः (२) । ज्यालामालापरीतं रविश्रशिदहनत्रीचणं दीप्तजिष्ठं दंष्ट्रीगं धूतकेशं वदनमपि बह्न् पातु वो नारसिंहः ॥ ७॥

<sup>(</sup>१) "जहरहृदोर्गनपार्श्व प्रवेषु" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>२) "भग्नदेत्यः" इति पाठान्तरम्।

उद्यद्वास्त्रसम्बद्धप्रभमग्रानिनभं नीचणं विचरन्तं वक्रीनक्राय विद्युत्ततिविततसटाभीषणं भूषणेश । दीव्यैरादीप्तदेहं निश्तिनखलसदाहदण्डैरनेकै: सिभन्नं भिन्नदैत्येश्वरतनुष्ठतनुं नारसिंहं नमामि ॥ ८॥ नरसिंहममुं धियैव पूर्वे प्रणिपातार्घ्यकपाद्यसाचमाद्यै:। प्रयजेत् सहगन्धपुष्पधूषादिभिरेवं प्रवरेश नृत्यगीतै: ॥ ८ ॥ सुविभदमतिरथ विहरिप सम्यक् संपूज्य वैशावं पीठम्। तत्राबाह्य च नरहरिसुपचारै: सम्यगर्चयेखवरै: ॥ १० ॥ श्रुङै: प्रथमा वृतिर्पि पचीन्द्रानन्त्रप्रव्यक्तसन्त्रभवै:। सहयोक्रीधितपृष्टिभिरपरोक्ता लोकपालकैरन्या ॥ ११ ॥ प्राक्षप्रवायमग्रीमां दिगायिता मूर्त्योऽनलादिषु च। खुः शक्तय दत्येवं भक्त्या परया युतोऽर्चयेदेवम् ॥ १२ ॥ द्वातिंगतिकसङ्खैरधिकतिरयुतैर्भवेत् पुरस्वरणम्। ताविद्वस्ताविद्वर्श्वः सिविः समीरिता चास्य सनीः ॥ १३॥ विक्तति दिगुणसहस्तेर्जु हुयादाच्यान्विते स दुग्धानै:। जपपरिपूर्त्तीं मन्त्री दिनग्रः संपूजयेच नरसिंहम्॥ १४॥ विधाय तद्दीजविशिष्टकर्णिकं चतुस्रतुर्व्वर्णनसद्नाष्टकम्। सुनचितं मण्डनमन्यनचणैर्व्विधाय तस्मिन् कन्धं प्रपूज्य(१) च ॥१५॥ यथोक्तमागेंण समर्च साष्टकं सहस्त्रसंख्यं प्रजपेकानुं तत:। तिरुचरनान्तमयाभिषेचयेद्यमेष खत्योः प्रतिमुचते मुखात्॥ १६॥ वर्णान्याननभ्वनविन्दुभिक्तं नृसिंहवीजिमिदम्। तदास्ति सम्यगसुना मन्वविदा साधितेन यदसाध्यस् ॥ १७॥ [ ऋषादिकमपि पूर्व्ववदङ्गं वीजेन दीर्घयुजा। ध्यानार्चनादिकमन्यदभेषं समानं खात् ] (२) ॥ १८ ॥

<sup>(</sup>१) "प्रपूर्ख" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>१) बन्धनीमध्यस्थितोऽयं स्त्रोतः कचित् पुस्तके न दृष्यते ।

विभवानुक्पतीऽस्मै दातव्या दिसणा च निजगुरवे।

प्राणप्रदानकर्ने न च कार्य्यं विक्तभाव्यममनिथया॥ १८॥

संप्रीणियत्वा गुक्मात्मभक्त्या संपूजयेदिप्रवरान् यथावत्।

सत्वेद्विक्तीं गुदिमवाप्य गुदं परं परचापि पदं समिति॥ २०॥

दूर्व्वातिकेरष्टसहस्त्रसंख्येराराध्य मन्त्री जुद्ध्यादथासु।

ग्रान्तिं प्रयान्येव तदीपसर्गी भ्रापोहि शान्ता दित च श्रुति: स्यात्॥ २१॥

उत्पाते सित महिति ह्युपद्रवाणां

होमोऽयं भवति च ग्रान्तिदो नराणाम्।

यद्दान्यन्तिज्ञमनसेप्रितस्त्र कामं

तत्प्राप्नोत्यखिलन्द्रणां प्रियस मूयात्॥ २२॥

तम्प्रात्याखन्या प्रयय भूयात् ॥ २२ ॥
दु:स्वत्रेष्विप दृष्टेष्वविष्ठिय जायता निया निया ।
जपमानमन्त्रप्रत्या सुस्त्री भवित तत्चणादेव ॥ २३ ॥
चरन् वने दुष्टसगाहिष्ठीर(१)व्यानाकुले मन्त्रममं जपेद्यः ।
यसाधितं साधितमेव तस्य न विद्यते भीर्व्यहरूपजाता ॥ २४ ॥
जप्तेनाष्टसहस्यं कन्त्रीनाप्यहिविषात्तमभिषिश्चत् ।
यतिविषमेण विषेणाप्यसी विमुत्तः सुन्ती भवित ॥ २५ ॥
मूषिकन्त्राद्वश्चिकवहुपादाद्युद्धवं विषं यमयेत् ।
यष्टोत्तरप्रतजापात्मनुरयमभिमन्तितश्च भसाद्यम् ॥ २६ ॥
सिर्यरेऽचिकणेहृहन्तुचिक्जाज्वरविसर्पविमहिकाः ।
मन्त्रीषधाभिचारिककृतान् विकारान्यं मनुः यमयेत् ॥ २० ॥
नरहरिवपुषात्मना ग्रहीतं हिरस्यक्षिणं निजवेरिणं विचिन्त्य ।
चिषतु गगनतः चिती सुद्रं यमनुदिनं प्रति चार्द्यते (२) समासात् ॥ २८॥

<sup>(</sup>१) "उष्टम्रगाहिचोर" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>२) "नात्वते" इति पाठान्तरस्।

याच दिशं प्रति मनुनाचिप्तोऽसी तां दिशं प्रयात्यचिरात्।
पुत्रक्तव्यवनादीं स्व्यक्ता न पुनर्निष्ठक्तये सहसा॥ २८॥
नरहरिवपुषात्मना निजारिं खरनखराग्रसमग्रभित्रदेहम्।
चणमिव निहतं विचिन्छ खादित्रव जपतां मनुमेष नाग्रमिति॥ ३०॥
पूर्व्यतरे सत्युपदे विधाय निजसाध्यनाम मन्तितमः।
क्रूरेण चच्चषा तं दहन्तिवालोक्य जपतु सप्तदिनम्॥ ३१॥
दिनश्रोऽष्टोर्द्वसहस्रं स्त्रियते रिपुरस्य नाच सन्देहः।
मारणकभे न श्रस्तं क्रियते यद्ययुतमथ जपेच्छान्छ्ये॥ ३२॥
वश्राकष्टिदेषणमोहोचाटादिकानि यदि वाञ्छेत।
तदर्हया प्रतिपच्या तत्त्वकभे प्रसाधयेन्यन्त्रो॥ ३३॥

दिनमनु दिननायं पूजियला दिनादी

नरहितमिष सम्यक् प्रोक्तमार्गेण मन्ती।

तदनु तदनुमत्या भस्मना मन्तितेन

प्रतिरचयतु राज्ञे वाष्यभीष्टाय रचाम्॥ ३४॥

न्यासीक्तेषु स्थानेष्विष न्यसेङ्गस्मना च मन्त्राणीन्।

श्राखिलोपद्रवण्णान्ये सम्पत्ये वाञ्चितार्थसिदी च ॥ ३५॥

श्राय परराष्ट्रजयेच्छो राज्ञ: कुर्याष्ययोगिविधिमेवम्।

नरहितमिष विधिना तं हिरस्थकिषपुदिषं समस्यची ॥ ३६॥

तस्य पुरस्तादिधिवित्रधाय विद्गं विभीतकतक्काष्टै:।

उच्चिति च ज्वलने समूलतूलैः ग्रीसम्यत्यकैः॥ ३०॥

खादित्रवोचरिकानुमरींस्थ भिन्दित्व चिपेत् समिधः।

इला परराष्ट्रस्यः प्रतनां सन्नाह्य समुखे तस्याः॥ ३८॥

निम्ननं रिपुसेनां सारिनृधिंहं पुरैव दितितनयान्।

याविज्ञतारिरेषित नृपतिस्तावज्जपेत् सारन्देवम्।

सेन्द्रसुरासुररचोयचानिष जयित का कथा मनुजे॥ ३८॥

श्रीकामः श्रीप्रस्नेर्दशकमय शतानां इनेहिल्वकाष्ठे स्तत्पत्रैव्वां प्रस्नैः सुमित्रिय सिमिद्धः फलेव्वां तदीयैः । प्रतेषुः प्रतजीवित्यनचितदहने तत्फलेव्वां सहस्रे दूव्वाभिस्त्रायुषेऽव्दादभिमतमिखलं प्राप्नुयासन्त्रजापी ॥ ४० ॥ ब्राह्मीं वचां वाष्टशताभिजप्तां प्रातः समयानृहितं विचिन्त्य । संप्राप्य मिधां स तु वेदगास्त्रनिष्णातधीः स्यादिप वत्तरिण ॥ ४१ ॥

उत्तै: किमन बहुमिर्मनुनाऽसुनैव संप्रार्थितं सकलमेव लमेदिधिज्ञ: । तस्मादमुं भजत तत्मितपनिच्ताः संसारसागरससुत्तरणार्थिनो ये ॥ ४२ ॥ पामाङ्ग्रान्तरितमित्तन्तिस्वीजे वर्मास्त्रयुद्धनुरयं कियतः षड्णैः । ऋष्यादिकाः स्वभवपंतिकानारसिंहा-वर्णैय मन्त्रनिहितैः किथतं षड्ङ्म ॥ ४२ ॥

यव्याविर्याजरीद्राक्षतिरितिविक्षतास्योक्षमत्तीक्यदंष्ट्र
यक्षं ग्रह्मच पाणाङ्ग्रमुलियगदादारणास्थान्द्धानः।
रक्षाकारय नामेरध उपि सितो दिव्यभूपाविर्यपो
देवोऽक्षांग्नीन्दुनेचो निखिलसुखकरो नारिसंहियरं वः॥ ४४॥
षट्कोणस्थसुदर्भनं वसुदलप्रोक्षासिताष्टाचरं
बाह्ये दाद्यवर्णपनकमलं तत् षोङ्गार्णक्ष्यदम्।
दाविंशमानुवर्णपनकमलं वत्तोक्षसमादकं
मध्योत्यं भुवमूर्त्तिवीजवलयं चक्षं दृसिंहाक्षकम्॥ ४५॥
दृष्ठेखान्तःस्थसाध्यं दहनपुरयुगास्त्रस्थमन्दार्णमन्तः
सिंहानुष्टुप्चतुर्व्वर्णकलसितदलाक्यं कलाकेसरच।
वत्तीद्यद्यन्तविष्ठतमवनिपुरान्तःस्थवत्तोपलं तद्यन्तं रचः:पिष्राचामयिरपुविषविष्वंसनं नारिसंहम्॥ ४६॥

इति विरचितयन्त्रपोज्ञले मण्डले प्राक् समिभिहितकषायाभोभिरापूर्थ्य कुम्भम् । प्रतियजतु तदक्षेरस्तभेदैं(१)स्तदीये

प्रात्यजतु तदक्षरस्त्रमद्(१)स्तदाय
स्तदनु प्रतमखाद्यैः साधु वज्रादिकेष ॥ ४० ॥
रयचरणप्रक्षपाप्राङ्क्ष्रमुलियगदाह्ययानि चास्त्राणि ।
दारणमुद्रा करयोर्ययोस्तदीयौ क्षपाणखेटाख्यौ ॥ ४८ ॥
इति क्षतदीचः प्रजपदचरलचप्रमाणात्मकं मन्त्री (२) ।
जुडुयाच षट्सइस्रं जपावसाने घृतेन ग्रुडेन ॥ ४८ ॥
खरमञ्जरीसमुखं जुडुयादय मञ्जरीसहस्रयुतम् ।
प्रस्तातपञ्चगव्यं सप्तदिनं भूत्रपान्तये मन्त्री ॥ ५० ॥
क्षित्रक्षं समिधां विसहस्रं यञ्च जुहोति चतुर्हिनमावम् ।
दुष्ययुतं न चिराचानुजानां होमविधिर्ज्यर्थान्तिकरः स्थात् ॥ ५१ ॥
श्रस्य यन्त्रमभिलिख्य भूर्जेने साधु वाय त्यण्राजपत्रने ।
मन्त्रजप्तमय श्रीषेवस्थनाज्य्तिविश्वमिश्ररोक्जापहम् ॥ ५२ ॥

रक्तोत्पलै: प्रतिदिनं मधुरत्रयाकै-यों वा जुहोति नियमेन सहस्रसङ्घैरः। मासेन वाञ्कितमवास्प्रति मन्वजापी स्यादसरेण धनधान्यसम्बगेष्टः॥ ५३॥

त्रारतैस्तरिणसहस्रकैः प्रमुत्तैरसोजैस्त्रिमध्ररमंयुर्तेर्जुहोतु । लच्मीः स्वादितमहती महत्तर्थायुः संप्राप्य सक्तजगित्रयस सूयात् ॥ ५४ ॥

> लाजाभिस्तिमधुरसंयुताभिरक्लो मासाईं प्रति जुडुयासुखे सहस्रम्। कन्यार्थी प्रतिलभते वरोऽय कन्यां कन्या वा भवति वरार्थिनी वरास्त्रा॥ ५५॥

<sup>(</sup>१) "असभेदैः" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>१) "मन्त्रम्" इति पाठान्ततम्।

तिले: सराजीखरमद्भरीसमिडविर्घृतेस दिसहस्तसंख्ये: ।
प्रज्ञह्वतो नैव रुजो प्रहोइवा न वाभिचारचितिरस्य जायते ॥ ५६ ॥
दशाधिकश्रते: पयोष्ठतयुतेस दूव्वाचयेहुनिह्नमुखे विभुं नरहरिं विचिन्त्यानले ।
श्रवाप्य स तु दीर्घमायुरिखलैर्व्विमुक्तो गर्दै:
सुखी भवति मानवो निजकलत्रपुत्रादिभि: ॥ ५० ॥
विस्तारै: किं प्रतिजपित यो मन्त्रमेनं यथोक्तं
लब्धा कामान् समभिलिषतानाश्च मन्त्री स भूयात् ।
द्रव्यैराक्यो दिजन्यवरै: पूजित: श्रान्तचेता
देहान्ते स्थात् परमपरिश्रद्धं परं धाम विश्यो: ॥ ५८ ॥

॥ ॥ इति सीप्रपचसारे चतुर्विंगः पटनः ॥ ॥ ॥

## पञ्चविंगः पटनः।

----

श्रय सम्प्रति विष्णुपञ्चरस्य प्रतिवच्चामि समासतो विधानम्। जितवांस्तिपुरं हरोऽपि येन तिद्यानामधिपो वलासुरच ॥ १ ॥ श्रतेद्दीदश्राचिते यन्त्रे मन्त्राचि मण्डलान्यपि च। वीजानि यानि चोक्तान्येभिः क्षृप्तन्तु पञ्जरं विष्णीः ॥ २॥ विषां लिखेनाध्यगशिताविन्दी कपोलयी: सिंहवराहवीजी। तिद्वस्त्रपाह्वयमन्त्रवीतं प्रवेष्टयेत् षोड्शवर्णकेन ॥ ३॥ तारहृदन्ते भगवत्पदं महाविषावासुदेवी च छेन्ती। विखादिक्षपश्रणं भव मे प्रभविषावे नमः स्थानान्तः॥ ४॥ हादशाचरमन्त्रान्ते भवेतां ववचास्त्रकौ। स्वाहान्तः षोड्यार्णोऽयं मन्त्रः सर्व्वार्यसाधकः ॥ ५ ॥ क्रमेण तद्दर्णविकारजाताश्वकादिकाः षोड्श मूर्त्तयः स्यः। याभिनु विश्णोरिइएञ्जरस्य प्रवर्श्चते प्रक्तिरनेकरूपा ॥ ६ ॥ यन्त्रस्य वीजेषु चतुर्षु पूर्व्वप्राग्दिचणप्रत्यगुदगातेषु । विदांसु चक्रच गदाच गाङ्गं खड्गच मन्तै: सहितं विलिख्यात्॥०॥ शङ्घतमुसनभूतान्यग्यादाश्रिषयाष्ट्रवीजेषु । विलिखेत् दर्खं कुन्तं ग्रितं पागाङ्गकुलियपरग्रयतसुखवज्ञीन्॥ ८॥ सप्रणवद्वदयभगविदयाुद्धाख्यानमूर्त्तिधरयुक्ताः । सेनापतिसहिता निजमन्त्रान्ता सूर्त्तयोऽत्र लिखितव्या: ॥ ८ ॥ सहस्तारपदं पूर्वं कीमोदकी ततो भवेत्। महाशार्क्वपदं पश्चात् महाखद्भपदं पुनः ॥ १० ॥ प्रोत्तानि वसास्तान्तानि निजमन्त्राणि वै क्रमात्। पूर्वं महापाञ्चलसं महाहलमनन्तरम् ॥ ११ ॥

तती महासुसलकं महाशूलं ततः परम्। खाइान्तानि च मन्त्राणि गङ्घादीनां क्रमाहिदः॥ १२॥ दग्डादीनामयाष्टानां यन्ते युच्यानमःपदम्। प्रोत्तं धृतधरं विद्वन् वराह्विणासिख्ययोः॥ १३॥ श्रन्तरा योजयेचान्त्री नारसिंहे प्रनः सुधीः ! नखञ्च दलितञ्चेव रिप्रविग्रहमेव च ॥ १४ ॥ योजयिता र सिंहात् प्राक् सिंहमन्तं समापयेत्। विष्णोरन्ते महापचिराजाय च गरुक्षते ॥ १५॥ हरिपूर्वे वाहनाय प्राणात्मन इतीरयेत्। नमोऽन्तोऽसी तु विहिद्धर्भन्तो गारुतातो मतः॥ १६॥ सित्रष्टमा विज्ञग्रहेण पूर्वं सानुष्टभेन्दोर्निलयेन चापि । गायत्रमन्त्रोत्तसितेन सूयः संवेष्टयेदर्कनिकेतनेन ॥ १०॥ श्रनुलोमविलोमगैश वर्णेरभिवीतं च सुधाप्तटहयेन। निनं विहरष्टयुग्मपतं प्रविद्ध्यादय मूर्त्तिमन्त्रयुक्तम् ॥ १८ ॥ तद्दिभेग्डलं सर्वेलचणैरभिलचितम्। तिस्मिनानाञ्च विधिविद्यक्षिपं इरिं यजेत्॥ १८॥ अग्नीषोमात्मकमर्गिदायाङ्गखडै: सग्रहे-रुयहाहं हजसुसनश्रुनैः सदण्डैः सकुन्तैः। शत्या पाशाङ्ग्रकुलिगटङ्गानिभियाकेवक्रि-योतदक्वाङ्गिकसरसिजं तप्तकार्त्तस्वराभम्॥ २०॥ विष्णुं भास्तत्किरीटं मणिमुक्कट (१) कटीस्वकेयूरहार-ग्रैनेयोग्धीदिमुख्याभरणमणिगणोज्ञासिदिव्याङ्गरागम् । विष्वाकाशावकाशप्रविततमयुतादित्यसङ्काशसुद्ध-दाह्वग्रव्यग्रनानायुधनिकरधरं विश्वकृषं नमामि ॥ २१ ॥

<sup>(</sup>१) "मणिकटक" द्रति पाठान्तरस्।

श्रभ्यर्च पूर्व्ववत् पीठं नवशित्तसमन्वितम्। श्रर्चयेत् क्रमशो विद्वान्मृत्तिश्रक्तिचतुष्टयम् ॥ २२ ॥ चक्रच चक्राङ्कितरीटमीलिं सग्रह्णचक्रं सगदं सग्रार्ङ्गम्। रतास्वरं रत्ततनुं करालदृष्टाननं प्राग्दलकेऽर्चयीत ॥ २३ ॥ पूज्या गदा गदाङ्कितमीलि: सगदा सचक्रग्रङ्घनु:। पीतास्वरानु लेपा पीता कुडा च यास्यसंख्यदले ॥ २४ ॥ याङ्गं याङ्गोङ्कितकं ध्यासं याङ्गीरिदरगदाहस्तम्। रतांश्वकानुनेपनमाख्यादि वाष्णे यजीत् पत्रे॥ २५॥ खद्गं सखद्गशिरसं खद्गारिगदाधनु:करं धूस्त्रम्। विक्ततास्वरानु जेपस्तजं समर्चयेदुदक्पत्रे ॥ २६ ॥ ग्रह्वं सम्हिभिरसं महारिगदाधनु:करं सुसितस्। सितवसनमाच्यभूषं यजेनाहानादमन्निसंखदले॥ २०॥ गङ्गोत्तचिक्रभूषान् खास्तादिकधरचतुर्भुजानपरान् । **इलसुसलगूलसंजान् सं**यजेनिगाटादिनेषु पत्रेषु ॥ २८ ॥ दण्डादिकांस्तयाष्टी क्रिट्रदलेष्वचयीत रत्ताभान्। खखायुधप्रधानां यतुर्भुजाञ्कतमखानलान्तां य ॥ २८ ॥

> दंष्ट्राग्रलम्बन्धं सजलाम्बुवाह-चौरत्विषम्बभियजेदय साष्ट्रबाहुम् (१)। चक्रासिवाणसगदादरचमायार्ङ्ग-यात्त्राख्यकान् दधतमादिमहावराहुम्॥ ३०॥

यकानको ज्वलस्यं नयनै स्तिभिय विद्धं वसन्तमवधूतसटाक लापम्। यक्ताभभूषमिरिशङ्घगदासिवाहं भूयोऽभिराधयतु (२) खे च सहातृ सिंहम्॥ ३१॥ यग्ने समयवलस्यतनं खपचिवचेपविचतविलचविपचपचम्। खङ्गायतुष्डमसुमण्डजदण्डनायमाराधयेदय च पञ्चरकस्य विष्णो:॥ ३२॥

<sup>(</sup>१) "अभियजेदघरेऽप्टबाइडम्" द्रति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "भूयो यजेद्रपरि" इति पाठान्तरम्।

भूयोऽपि नेग्रवेन्द्रादिनान् समस्यचेयेचक्रवजादीन्। गन्धादिभिरुपचारै: पश्चभिरय संयतालको मन्त्री ॥ ३३ ॥ निजीदितो होमविधिय वार्थो दीचाविधानाभिहिते च वक्की। ससर्पिषान्नेन तु विद्मिन्ति हिंता तु विप्लोक्षेतुना तथेव ॥ ३४ ॥ हुला मनुवर्णममं षोड्गवर्णं जुहोतु षोड्गगः। जुहुयाच वासुदेवादिकं गान्यादीं बाय रुद्रमंख्येन ॥ ३५ ॥ द्रग्धतक्त्याः समिधः अमेण चक्रादिभियतुर्भन्तैः । जुह्यादष्टोर्द्वेयतं शङ्घाचैद्वीदयभिर्य मनुभि: ॥ २६ ॥ तिलसिडायैर्जेह्यादिकारसंख्यं प्रयक् प्रयक्षन्ती। तिष्ट्वनुष्टुप्तत्पदमन्त्रेर्भन्तार्थसंख्यनं इविषा ॥ ३० ॥ सप्तिन केमवादौदिनकर संख्यं तथेन्द्रवचादौ:। जुडुयात् पृथगिव वसुमितमय च महाव्याद्वतीर्डुनेनातिमान् ॥ ३८ ॥ श्राराध्य च विस्वागिसिभिषिच ससंयतः। विणोसु पन्नरं कुर्यादवी ब्रह्मदृहस्पती ॥ ३८ ॥ क्रन्ट्स्यनुष्ट्प् चिष्टुप् च सुनिभिः ससुदाहृते। विखरूपादिको विशाविशापञ्जरदेवता ॥ ४०॥ श्रष्टार्णचक्रमनुमध्यगतैश्व पादै-र्थस्तैस्तथा सुमतिरारचयेत् समस्तै:। गीतामनोः क्रमश्र एव तु जातियुन्ति पञ्चाङ्गकानि इरिपञ्चरकल्पितानि ॥ ४१ ॥ विश्युः प्राचादिकमय जपेत्रारसिंहोऽसुरान्तं (१) त्रींस्त्रीन् मन्त्रान् पुनरिष तथा पञ्च शस्त्रेक विंगम । बुडिखास्यप्रस्ति च तथा पञ्चवारं विगायां

भूयो जप्यादिमलिशितधीयक्रमन्दाभिधानम्॥ ४२॥

<sup>(</sup>१) "अम्बरानम्" इति पाठानरम्।

नमो भगवते सर्व्वजिषावे विखरुपिणे। वासुदेवाय चक्रादिसर्व्वायुधस्ते नमः॥ ४३॥

> त्रवेंन्द्रविज्ञिनिलयस्पुरितिनमन्त्र-यित्तप्रवृद्धमत्त्रसः परमस्य विष्णोः। पादारविन्दगिलतासृतिसक्तगावं

साध्यं सारेज्जपविधाविप साधकेयः ॥ ४४ ॥ विष्णोः सानिध्यलब्धोक्षसितचलचलदस्तदण्डोद्यतास्त्रै-

यक्राचैभीषणास्येचणचरणवचोहासहुद्वारघोरैः।

उत्चिप्ताचिप्तकत्तस्मुटितविद्शितां यूर्णितध्वस्तगातान् (१)

ध्यायेदेतालसृतयहदुरितिपियाचारिनागादिरोगान् ॥ ४५ ॥
पूर्वं स्थाने द्वषीकियमन्त्रयुक्तं विधानवित् ।
विखरूपासकं जप्यादेश्यवं सूलमन्त्रकम् ॥ ४६ ॥
योजियत्वा जपेत् पत्रात् चक्रादिषु ययाक्रमम् ।
चतुर्षु चतुरः पादान् गीताित्रष्टुप्ससुद्भवान् ॥ ४० ॥
पूर्णेषु षोड्यस्वेवमाद्यं पादं वराहकी ।

दितीयं नारसिंहे च हतीयं गारु पुन: ॥ ४८॥ चतुर्थं चक्रमन्त्रे च योजयित्वा जपेत् सुधीः।

मन्तं सुदर्भनं चेखिमिममष्टाचरं मनुम्।

संयोज्य क्षच्छे महति जपेन्मन्ती विधानवित्॥ ४८॥

श्रय प्रयोगाचरमाह।

श्वाग्नेये वच्चमाणिन विधानेन समाहित:।
सिकतोपलचर्व्वादीन् साधयेदय तै: क्रियाम्॥ ५०॥
वास्ती पुरे वा ग्रामे वा विद्ध्यादिषयेऽपि वा।
मध्ये च षोड्याशान्ते खनेदष्टाद्यावटान्॥ ५१॥

<sup>(</sup>१) "चूर्णितध्वस्तयानान्" इति पाठान्तरम्।

श्रष्टादगन्तु चक्रस्य (१) विदध्यात् पुरतोऽवटम्। इस्तागाधां(२)स्तथायामां वतुरस्नान् समन्ततः ॥ ५२ ॥ अन्योन्यतसंक्रमायं ग्रहान् मार्गान् विधाय च। गोमयेनोपलिप्यैतानानीय स्थाप्य वस्त्विप ॥ ५३ ॥ ग्रुक्षपुष्करपत्रेषु निद्ध्याद्विंगतिष्वपि। ततो मध्यगञ्जग्डस्य प्रविश्व पुरतो गुरः ॥ ५४ ॥ तदन्तरिष्टा पीठच तत यन्त्रमनुसारन्। स्वापयेदैशावे स्थाने विष्वरूपिया सुधी: ॥ ५५ ॥ ततः क्रमेण चक्रादीन् दिक्ष्णेषु चतुर्विष। पुन: प्रङ्वादिकांस्तदत् कुग्छेष्यसायितेष्यपि ॥ ५६ ॥ तथा दण्डादिकानष्टी क्रिद्राशासु प्रकल्पयेत । मध्ये पुनरधक्षीर्द्धं की तक्षेसरिगी यजीत ॥ ५०॥ चक्रेऽस्य प्राक्तने कुग्छे स्थापयेदिनतासुतम । ततः समस्यलीकत्य क्रमात् समुपलिप्य च ॥ ५८ ॥ प्रत्यगासनमासीनो मध्यगखण्डिले स्थिते। यन्त्रे काञ्चनपदृख्ये पूजचेत् पूर्व्ववत् प्रभुम् ॥ ५८ ॥ वादिच्छोषबङ्खं निवेद्याचं (३) यथाक्रमम । हुनैच पूर्ञ्यसन्दिष्टैद्रेंबै: पूर्वीतमानत:॥ ६०॥ यागोपागान्तरागासु विलं द्यासिगस्तिगः। क्रमाचक्रादिसूर्त्तीनां पञ्चक्रत्वोऽन्यमा सुधी: ॥ ६१ ॥ तत उहास्य देवेगं पूजां परिसमाप्य च। दत्त्वा सुवर्णवासांसि गुरवे ब्राह्मणानिष ॥ ६२ ॥

<sup>(</sup>१) "सथ्यख्" र्ति पाठानरस्।

<sup>(</sup>१) " "अस्तागाघान्" द्रति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) निवेद्यान्ते यथाक्रमात्" इति "निवेद्यान्तम्" इति वा गाठान्तरम्।

प्रतर्ध्य विभवै: सम्यक् भोजयेद्देवताधिया।
तचोपसर्गा नम्यन्ति नरनारीमचोखिता: ॥ ६३ ॥
यच्चद्रिपियाचाया नेचन्ते तान्दिग्रं भयात्।
यम्पातादिका ये च भया नम्यन्ति तेऽचिरात् ॥ ६४ ॥
यस्पर्धिर्गोसमृद्धिय प्रजाहिद्धिय जायते।
धनधान्यसमृद्धिय वर्षते तत्कुलं क्रमात्।
दारिद्रारोगनिर्भुतं सुखमाभृतसंप्रवम् ॥ ६५ ॥
रचोभिरचतवलैरसुरैय दैत्यै:
सर्वै: समुदातमहास्त्रधरै: परीतम्।
विश्वोसु पञ्चरमिदं प्रभजन्तमव्यात्
साचादपीन्द्रसमरेऽत जने कथा का ॥ ६६ ॥

॥ 🗱 ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे पञ्चविंगः पटनः ॥ 🕸 ॥

# षड्विंशः पटलः।

श्रयाभिवच्यामि मनं समासात् प्रासादसंत्रं जगती हिताय। येन प्रजप्तेन यथार्चितेन इतेन सिद्धिं लभते यथेष्टाम् ॥ १ ॥ प्रसादनलाकानसो यथावत् प्रासादसंज्ञास्य मनोः प्रदिष्टा । अन्यात्ततीयः प्रतिलोमतः स्यादनुयहार्हेन्दुयुतस मन्तः ॥ २ ॥ ऋषिरस्य वामदेवः पङ्क्तिञ्छन्दय देवतेगः स्यात्। तेनैवासीवकतादीर्घयुजाङ्गानि तस्य वीजेन ॥ २ ॥ श्रुलाही टङ्कचण्टासिश्रणिकुलियपाशान्यभीतीर्दधानं दोर्भिः शीतांशुख्राज्यतिघटितजटाभारमीलिं तिनेत्रम्। नानाकलाभिरामापघनमभिमतार्थपदं सप्रसन् पद्मस्यं पञ्चवक्कां स्फटिकसणिनिभं पार्व्वतीयं नमामि ॥ ४ ॥ [ईशानादीन् मन्त्रवित् पश्चमन्त्रानङ्गुष्ठादिष्वङ्गुलीषु क्रमेगा। न्यस्रेदज्भिर्ज्युत्क्रमाद्दरोमगाभिर्क्कखाखाभिस्ताभिरेवाङ्गुलीभिः] (१) ॥ ५॥ र्शानस्तत्प्रवाघोराखी वामदेवसंज्ञ । सद्योजाताह्वय इति सन्वाणां देवताः क्रमात् पञ्च ॥ ६ ॥ मूर्देशननदृरुगुद्धकपादेषु च नामभिः स्ववीजादौः। जर्द्वप्राग्दचीदक्पश्चिमजेष्वाननेषु विन्यसेत्॥ ७॥ प्रतिपाद्य निजं ग्ररीरमेवं प्रजपेदिन्द्रियल्चकं शिवाता। जुहुयाच द्यांग्रतस्तदन्ते मधुराक्षेः करवीरजपस्नैः ॥ ८॥ श्रयवा जुसुमैर्जवासमुखै: कमलैब्बा विमलेन पायसेन। नृपष्टचभवैः समिदरैकी जुद्दयात् साधवासत्तमः सम्देर ॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) चिक्रितक्षोकोऽयं कचित् पुस्तके न बस्तते ।

श्रष्टपत्रगुणवृत्तराशिभिवीधिकल्पतक्भिः समावतम्। मण्डलं प्रतिविधाय ग्रुलिन: पीठमत्र नवग्रितिभिर्यजेत्॥ १०॥ वामा ज्येष्ठा रौद्री काल्याख्या (१) कलवलाद्यविकारिखी। सवलप्रमिथिनिसर्वभूतदमन्धी मनोन्मनीच यजेत्॥ ११॥ तारादिकं नितमपि प्रोक्का भगवत्पदं चतुर्थन्तम्। सकलगुणात्मपदान्ते प्रतियुक्ताय चेति समाध्य ॥ १२ ॥ भूयोऽनन्तायेति च योगान्ते पीठात्मने चेति। नमसा युक्तं ब्रूयात् पीठाख्योऽयं मनुः समुद्दिष्टः ॥ १३ ॥ न्यासक्रमेण देहे मन्त्री गन्धादिमिः समभ्यर्च । पूर्वीता दिन्न मूर्तीविदिन्न सनिव्यत्तिपूर्विकाय यजेत्॥ १४॥ सव्यो वैदाचमाला(२)भयवरदकरः कुन्दमन्दारगीरो वामः काश्मीरवर्णोऽभयवरदपरखचमालाविलासी। अचस्रवेदपाशाङ्गडमरुखदाङ्गशूलान् कपालं विश्वाणी भीमदंष्ट्रोऽञ्जनरुचिरतनीभीतिद्याष्यघीर: ॥ १५ ॥ विद्युहर्णीऽय वेदाभयवरदकुठारान् दधत् पूरुषाख्यः प्रोत्ता: सर्वे निनेता विष्टतम्खचतुष्कायतुर्वाहवय । स्तागौरोऽभयेष्टाधिककरकमलो घोरतः पञ्चवक्त-स्वीशो ध्येयोऽख्जनोद्भवसुररिपुरुद्रेखराः स्यः शिवान्ताः ॥ १६ ॥ भूतानां प्रक्तिलाद्याप्तलाज्यगित वा निव्हत्याद्याः। तिजोरूपाः करपदकर्णविद्योना (३) मनीषिभिः प्रोत्ताः ॥ १० ॥ अनलस्त्री च शिवीत्तमञ्च तथैकपूर्व्वाविप निवरहो। तिसृत्तियीकण्डिमखण्डिनय प्रागादिपनेषु समर्चनीयाः॥ १८॥

<sup>(</sup>१) "रौद्रिकाम्बिकाख्या" द्ति पाठानरमः

<sup>(</sup>१) "सद्यो वेदासमाला" इति पाठान्तरम।

<sup>(</sup>३) "करपदन्यविद्वीनाः" इति पाठान्तरम्।

श्रूलाश्रनिशरचापोल्लासिदोईग्डभीषणाः सर्वे । पद्मासनाय नानाविधसृषणसृषितास्त्रिनेताय ॥ १८ ॥ पाटलपौतिसतार्णिशितिरक्तशितिप्रभाय धृम्नान्ताः। कोटीरकोटिघटितविलसच्छित्रिकलायुताय भूर्त्तयः क्रमगः॥२०॥ उमा चर्छेखरो नन्दी महाकालो गणेखर:। वृषभृङ्गिरिटिस्तन्दाः संपूज्यायीत्तरादिकाः ॥ २१ ॥ कनकविदूरजविद्रुममरकतमुक्तासिताच्छरकाभाः। पद्मासनसंखाय क्रमादुमाया गुहान्तिकाः प्रोक्ताः ॥ २२ ॥ पुनराश्रेगास्तदनु च कुलिशाद्या दिक्ष्मेण संपूज्याः। प्रासादविधानिमदं निगदितिमिति सकलवर्गसिंडिकरम् ॥ २३ ॥ त्रमुना विधिना महिश्रपूजां दिनशो यः कुरुते समाहिताला । स तु सस्यगवाप्य दृष्टभोगान् परमन्ते परिपूर्णमिति धाम ॥ २४ ॥ वच्चामि ग्रैवागमसारमष्टविंग्रलनान्यासविधिं यथावत्। सपचिभिन्ने द्वाभिरी गपूर्वी: सर्घादिकी: साङ्गविशेषकी य ॥ २५॥ ईशोऽनृष्टुव्सूरीखरास्तत्पुरुषसंज्ञगायत्ररापः। पुनरग्यनुष्ट्वापो वामक्तिभगा हरस्वनुष्ट्व्भगयुक् ॥ २६ ॥ इन्द्रियतारसमेतं सर्व्वज्ञायेति हृच्छिरस्वसृते। तेजोमालिनि पूर्वे लप्ताये ब्रह्मियरस इति कथितम् ॥ २०॥ ज्वलितशिखिशिखान्ते लगादिबोधाय चान्विते ह शिखा। विजिणे वज्रधराय खान्ते तन्त्रायेति वसी निवः ॥ २८॥ सी ची ही विन्दुयुतं संप्रोक्ताऽलुप्तग्रताये च तथा। यौ पश हं फट् (१) अनन्तशक्तये तथा चास्तं स्थात्। समुनिच्छन्दोदैवतयुक्तं तदङ्गषट्कमिति कथितम् ॥ २८ ॥ करदेहमुखन्यासं मन्त्री पूर्व्ववदाचरेत् (२)। कला: प्रविन्यसेद्दे विच्यमाणक्रमेण तु॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) 'सलीं पशु इं फट्" इति पाठान्तरस्। (१) 'सन्त्रेः पूर्व्वदावरेत्" इति पाठान्तरस्।

ताः स्यः पञ्च चतस्रोऽष्टी तयोदश चतुर्दयम् । श्रष्टितंत्रलाताः सम्यक न्यस्तव्या मन्द्रवित्तमैः ॥ ३१ ॥ दिन्नु प्राग्याम्यवारी ड्वसुपनिजसुवामिन्द्रवारा किराज्ञां हृद्गीवांसदयीनाभ्युदरचरणवचःसगुह्याण्डयो स। सोर्व्वीर्जान्वोः सजङ्घास्मिगुभयकटिपार्खे च पद्दोस्तनेषु (१) घाणे के बाहुयुग्मेष्विप विशदमतिर्व्विन्यसेदङ्गुकीिमः॥ ३२॥ विन्यासः प्रतिसाक्तती च नितरां सान्निध्यक्तत् स्यादयं देहे वापि गरीरिणां निगदित: सानिध्यनारीति च (२)। चास्ते यव तथासुनैव दिनगो विन्यस्तदेश: प्रमान चेतं देशससुच योजनसितं ग्रैवागमजा विदु: ॥ ३३ ॥ न्यस्यैवं पश्चभिन्ने चाभिर्य ग्रिवमाराध्येष्टिभराभि-र्मध्यप्राग्यास्यसौस्यापरदिशि पुनरङ्गैरनन्तादिभिञ्च। यन्योमायौद्देशापै: पुनरपि कुलिशायौर्यजेदेवसुक्षं पाच्चब्राह्मं विधानं सकलसुख्यशीभुत्तिसुत्तिप्रदच्च ॥ ३४ ॥ पञ्चाचरविहितविधिं वच्च जपतासभीष्टसिंदिकरम्। सिडेन येन देही प्रेत्येह च वाष्क्रितं पदं (३) सभते॥ ३५॥ दीर्घी विषो विसगी सत्युः साची च सवाचरः पवनः। ताराज्ञवति यदस्मात्तदादिरभिधीयते मनुप्रवरः ॥ ३६ ॥ अस्याचरास्त्रमृनि च पञ्च स्युः पञ्चसूतगानि तथा। जगदिष भूतारखं तेन हि जगदासतोदितास्य मनोः॥ ३०॥ प्रोत्तम्थादिनं पूर्वमङ्गवर्णेसु मन्त्रजै:। श्रङ्गुलीरेहवक्केषु मूलमन्त्राचरादिकान् ॥ २८॥

<sup>(</sup>१) "पादोस्तलेषु" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "सामर्थ्यकारीति च" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>३) "निजेश्वितञ्च" इति पाठान्तरस्।

न्यमेत्तत्प्रवाघीरसयीवासेशमंत्रकान्। सतर्ज्जनीमध्यमान्यानामिकाङ्गुष्ठवेषु च ॥ ३८ ॥ वत्तव्यादगुद्धाख्यमूर्वस्विप च नामिः। प्राग्यास्यवार्णोदीच्यवक्षेष्विप च सूईनि ॥ ४० ॥ विश्वहोभि: बुठारं सगमभयवरी सुप्रसन्नो महेगः सर्वालङ्कारदीतः सरसिजनिलयो व्याघ्रचन्धात्तवासाः। ध्येयो सुत्तापरागास्तरसकालिताद्रिप्रभः पञ्चवता-स्यन्नः कोटीरकोटीघटिततुन्दिनरोचिः कलोत्तुङ्गमीलिः ॥ ४१ ॥ श्रचरत्वचत्वं जयात्तावसहस्रमपि जुहुयात्। ग्रहै स्तिलै घृतेळी दुग्धानै दुग्धभू क्हे भीळी। ॥ ४२ ॥ तत्प्रवादाः सर्वे प्राधान्यसंप्रोक्तवाहुईतियुताः। उन्नसितमुखचतुष्कास्तेजोरूपो विखचणस्वीगः॥ ४३॥ श्रावृतिराद्या मूर्त्तिभिरङ्गैरन्यापराप्यनन्ताद्यैः। श्रवरोमादिभिरपरेन्द्राचैरपरा तदायुधे: प्रोक्ता ॥ ४४ ॥ कथयामि मनोर्ळिधानमन्यसुनिपूज्यं प्रवरं पिनाकपाणे:। स्ततनी परिकल्पा पीठमङ्गान्यपि विन्यस्य तयैव मन्त्रवर्णान ॥ ४५॥ हृन्युखांसोरुयुग्मेषु षड्वर्णान् क्रमशो न्यसेत्। क एउ मू ले तथा नाभी पार्श्वयुक्ष प्रहत्त्वु च ॥ ४६ ॥ मूडीस्वनेत्रघाणेषु दो:पत्सस्ययक्षेषु च। सिंगरोवक्राष्ट्रयजठरोर्पदेष्वपि ॥ ४०॥ हृदाननपरखेणाभीत्याख्यवर्देषु च। मुखांसहृदयेषु त्रीन् परान् पादोक्कु चिषु ॥ ४८ ॥ जड्वीधः क्रमणः कुर्याद्गीलकन्यासमुत्तमम्। पुनस्तत्प्रषाघीरसद्योवामेशसंच्यान् ॥ ४८ ॥ ललाटजठरहं।सहदयेषु क्रमात्रसेत्। पुनस्तयतिपत्ययें जपेवान्तमिमं सुधीः ॥ ५०॥

नमोऽसु स्थाणभूताय ज्योतिर्लिङ्गाहतासने (१)। चतुर्मूर्त्तिवपुञ्छायाभासिताङ्गाय श्रम्भवे ॥ ५१ ॥ कुर्यादनेन मन्तेण निजदेहे समाहित:। मन्त्री पुष्पाञ्जलिं सम्यक् निमः पञ्चम एव च ॥ ५२ ॥ पूर्वीत एव पीठे प्रागङ्गर्मूर्त्तिभः प्रतिभिस्तदनु । व्षपालचग्डदुर्गागुच्चनिद्गण्पमैन्यपाः पूज्याः॥ ५३ ॥ पूज्याय वासवाद्याः पुनक्पहारैः क्रमेण भितामता। अभ्यर्चिते हुते च स्तोतव्यः संस्तवेन पुनरीशः॥ ५४॥ नमो विरिच्चिविष्खी शभेरेन परमालने। सर्गसंस्थितिसंहारव्याहृति(२)व्यक्तसूर्त्तये ॥ ५५ ॥ नम यतुर्वाप्रोज्ञृतभूतभीतात्मने अवः। भृरिभारार्त्तिसंहर्त्ते भूतनायाय शूलिने ॥ ५६ ॥ विखगासाय विलसलालकूटविषाणिने। तललङ्काङ्कितशीवनीलक ग्छाय ते नमः ॥ ५०॥ नमो ललाटनयनशोक्षसत् श्राचका । ध्वस्तसारनिरस्ताधियोगिध्येयाय प्रश्नवे॥ ५८॥ नमी देहाईकालाय दन्धदचाध्वराय च। चतुर्व्वर्गेष्वभीष्टार्थदायिने (३) मायिनेऽण्वे ॥ ५८ ॥ स्यूनाय मूनभूताय श्नदारितविद्विषे। कालहन्ते नमसन्द्रखण्डमिण्डितमीलये॥ ६०॥ विवाससे कपर्शन्तभ्दोन्ताहिसरिदिन्दवे (४)। देवदैत्यासुरेन्द्राणां मीलिष्टष्टाङ्मये नमः ॥ ६१ ॥

<sup>(</sup>१) "ज्योतिर्विङ्गास्तात्मने" द्रति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "व्याव्यतिव्यक्तमूर्त्तये" द्रति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "चतुर्व्वर्णेष्वभीष्टार्थदायिने" इति पाठानारम्।

<sup>(</sup>४) "नपद्दीनाभानादिसरिहिन्दवे" द्रति पाठानरम्।

भस्माभ्यताय भतानां भृतिमुतिप्रदायिने । व्यताव्यतस्वरूपाय गङ्गराय नमी नमः ॥ ६२ ॥

नमोऽन्तनात्मकरिपवे पुरितिषे
नमोऽल ते दिरद्वराहमेदिने।
विजोत्सम्भाषवरवत्तमूर्त्तये
नमः सदा द्वषवरवाहनाय ते॥ ६३॥
वियम्मक्षुतवहवार्व्वसुन्धरामखेशरव्यस्तमयृखसूर्त्तये।
नमः सदा नरक्षमयापमेदिने
भवेह नो भवभयभङ्गलिहिमो॥ ६४॥
सुलेन्दुखख्डपरिमण्डितमौत्तिमेव
सुद्वास्येत् पुनरमुं हृदयास्वुजे स्ते।

श्रभ्यचे देहमपि संयतचित्तवत्ति-

भूंता भिवो जपतु सन्तमहेगमेनम् ॥ ६५ ॥
सन्तर्थे विप्रान् पुनरेवमेव सम्पूजयेदिन्दुकलावतं सम् ।
जपेद्ययागिक भिवस्तरूपी भूता तथान्ते च भिवः स भूयात् ॥ ६६ ॥
असुमेव सनुवरं सनुनचं हृज्ञेखया श्रमितो निरुद्धम् ।
जक्षा नृपत्रसमिधां सधुरयुजां सनुसहस्तमपि जुहुयात् ॥ ६० ॥

वन्दे हरं वरदश्लकपालहस्तं

साभीतिमद्रिस्तयोज्ज्वनदेहकान्तिम्।

वामोरुपीठगतया निजवामहस्त
न्यस्तारुणीत्पलयुजा परिरव्यदेहम्॥ ६८॥

श्राष्टितरङ्गेराचा हृज्ञेखाद्याभिरनु वृषाद्येषः।

माताऽऽभेग्रेरुक्तं (१) पञ्चावरणं विधानमीशस्य॥ ६८॥

<sup>(</sup>१) "माला ग्रेषेरतम्" इति पाठान्तरम ।

यायायनी शशियुताप्यक्षाग्निमाया
विन्दिन्तिका च नकुली भुवनेन्दुयुक्ता।
दीर्घी कलायुतिका च शिवाय वर्षाः
स्थाच्छूलिनो मनुरयं वसुवर्णयोगी॥ ७०॥
वामाङ्गन्यस्तवामेतरकरकमलायास्त्रया वामबाङुन्यस्तारकोत्पलायाः स्तनविध्तलसदामबाङुः प्रियायाः।
सर्व्वाक्षणाभिरामो धृतपरश्रमगृष्टः करैः काञ्चनाभो
ध्येयः पद्मासनस्यः स्मरलिततन्तः सम्मदे पार्व्वतीशः॥ ७१॥
पञ्चार्णीकाङ्गादाः पञ्चब्रद्मपदिष्टपूज्य।
वसुमितलच्चजपोऽयं मन्त्रस्तावत्सद्महोमय॥ ७२॥
दित जपहुतपूजाध्यानकरीश्ययाजीप्रियतरचरितः स्यात् सर्व्वतो देहभाजाम्।
धनविभवयशः स्रीसम्मदा दीर्घजीवी
तनुविपदि च शैवं तत्यरं धाम भूयात्॥ ७३॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे षड्विंगः पटनः ॥ \* ॥

## सप्तविंशः पटलः।

श्रय प्रवच्चते मन्त्रो दिचणामूर्त्तिमंज्ञितः।

जपतामिष्टसंसिदिविधानस्रिपादपः॥१॥
त्राद्धित्या कालकर्णकामिकायुग्येचराः।
तुष्यामध्यगताः स्युभ्यं वटमूलिनवासिने॥२॥
नैधाहिनरताङ्गाय नमो क्द्राय ग्रम्भवे।
तारगिकिनिक्द्वोऽयं मन्तः षट्तिंग्यदचरः॥३॥
ग्रुकः प्रोक्तो मुनिन्छन्दोऽप्यनुष्टुप् समुदाहृतम्।
दिच्चणामूर्त्तिक्द्रोऽस्य देवता समुदाहृता॥४॥
तारग्रक्यादिकेर्द्वामायन्तिमन्त्राचरैः क्रमात्।
त्रात्वादिकेर्द्वामायन्तिमन्त्राचरैः क्रमात्।
त्रात्वादिकेर्द्वामायन्तिमन्त्राचरैः क्रमात्।
सन्त्री कुर्यात् षड्ङ्वानि जातियुच्चि समाहितः।
कालिकश्वतिहगण्डदयनासास्यके दग्र॥६॥
दोःसन्धिकण्डाननहृवाभिकव्यन्धुषु क्रमात्।
पक्षस्थिषु पुनर्दाभ्यां मन्त्रविद्व्यापकं न्यसेत्।
एवं न्यस्त्रगरीरोऽय चिन्तयेन्नान्वदेवताम्॥०॥
सुद्रां भद्रार्थदात्रीं सपरग्रहरिणां वाह्नभवांह्नमेकं

जान्वासतं दधानो भुजगवरसमावहकचो वटाधः। श्रासीनयन्द्रखण्डप्रतिघटितजटः चीरगीरस्तिनेत्रो

दयादायै: श्रुकायैर्मुनिभिरभिष्ठतो भावश्रु हिं भवी व: ॥ ८॥

प्राक् प्रोक्तविधानेन च सम्यक् संपूच्य साधु कन्त्रायै:।

क्ततसंदीचो मन्त्री जप्यादेनं मनुं समाहितधी:॥ ८॥

साविंगदयुतमानं प्रतिजय्य जुहोतु तह्यांग्रमितैः ।
दुग्धा भुतैस्ति कैव्वा साज्येन पयोन्थमा दयेनापि ॥ १० ॥
जस्रेवं मन्त्रमेनं दिनमनु गिरिणं पूजियता च हुत्वा
जुत्वा नत्वा मनोवाक्तनुभिरविह्तः प्राप्य कामानग्रेषान् ।
व्याख्याता चागमानां भुवि कविषु वरः साधु वेदान्तवेदी
वादी चादैतिविद्याफलममलतरं याति भैवं पदं तत् ॥ ११ ॥
सजीविशिखिक भैरिफान् प्रतिवीसा प्रादिकां य पुनरिप तान् ।
मेधाप्यायनियान्तां स्तानेव तरान्तिकान् सतनुरूपान् ॥ १२ ॥
ग्राभाष्य चटप्रचटी सकहवमी बन्धघातयी वीसा ।
प्रोक्ता वर्मास्ताविध समुद्दे च्छित्तापूर्वकं मन्त्रम् ॥ १३ ॥

(च्चीं स्पुर स्पुर प्रस्पुर प्रस्पुर घोर घोरतर तनुरूप चट चट प्रचट प्रचट क्ष क क क वम वम बन्ध बन्ध घातय घातय हुं फट् (१)॥

ऋषिरस्याघोराख्यः संप्रोक्तास्त्रिष्टुवुच्यते च्छन्दः ।
क्ट्रोऽप्यघोरपूर्वः संप्रोक्ता देवतास्य मनोः ॥ १४ ॥
ऋत् पञ्चभिस्तदणैः भिरोऽपि षङ्भिः भिखा तथा दश्भः ।
तावद्भित्व कवचं दृगष्टभिद्दादश्भिरिप चास्त्रम् ॥ १५ ॥
कदृगास्यकण्डहृनाभ्यन्धूक्षु जानुजङ्वयोः पदयोः ।
एकादश्रधाभिन्नैभैन्वाणैन्धसतु विग्रङ्गे मन्वी ॥ १६ ॥
पञ्चभिरयो सषड्भिद्दाभ्यामप्यष्टभिञ्चतुर्भञ्च ।
षड्भिद्यते च षड्भिद्दाभ्याच्यक्षिञ्च भेदितैः क्रमशः ॥ १० ॥
कालाभ्याभः कराग्रैः परश्रुडमक्की खङ्गखेटी च वाणेच्वासी शूलं कपालं द्यदितभयदो भीषणास्यस्त्रिनेतः ।
रक्ताकारास्वरोऽहिप्रवर्घिटतगाचोऽरिनागग्रहादीन्
खादिवष्टार्थदायी भवदनभिमतोच्छित्तये स्थादघोरः ॥ १८ ॥

<sup>(</sup>१) बन्धनीमध्यस्थितमन्त्रस्तु पुक्तकान्तरे न दृश्यते।

खच्छी मुमुनीसु भवेदघीरः काम्यक्रियायामपि रक्तवर्णः। क्षणोऽभिचारे ग्रहवैक्तते च प्रोक्तो जपः स्थादपि लचमानः ॥ १८ ॥ ष्टतावसिक्तैस्तिनतग्डुनैय जपावसाने जुद्दयाद्यांगम्। ष्टतम्भतैर्व्वाय इविभिरेव तावस्रजुह्नन् समुपैति कामान् ॥ २०॥ हृत्तेखास्थितसाध्याचरविलसलार्थिकं कलावीतम्। वर्गाष्ट्रकान्तकेसरमन्ते सहजचयाचरो ससितम् ॥ २१ ॥ मन्त्राचरत्रयोद्यह्लमध्यदलायकञ्च तहान्त्रे। विज्ञपुटास्त्रिसमात्रितकवचास्तं प्रतिविलिख्य यन्त्रसिदम् ॥ २२ ॥ काला समाप्य मण्डलमत्र विनि: चिप्य पूर्येत् कलशम्। पीठे पिनाकपाणेर्भव्येव्वा कायकृप्ततोयेव्वा ॥ २३॥ यङ्गावतरनु च हितिभिरीरिताभिः पश्चाच मात्रभिरयापि दिशाधिनायै:। संपूजयीत विधिनेति षड्चरोत्य-मार्गेण वा मनुपरिस्फुस्णाय मन्ती ॥ २४ ॥ त्राच्यापामार्गसमित्तिलसर्षेपसाच्यकेश पृथक् । रात्री सहस्रहोमाइतापसारादिशान्तिरुद्दिष्टा ॥ २५ ॥ सितकिंश्यकृनिर्भुष्डीकनकापामार्गजनानां समिधाम्। प्रवगिष सहस्रहोमातिग्रहमोचोऽचिराद्ग्रहाणां खात्॥ २६॥ गव्यातौर्जुद्धयात् प्रथग्दशशतं मन्त्री मयूरिधाती-भूयस्तै: प्रतिभोजयेत् प्रतिशमं यान्त्येव सर्व्वे ग्रहाः ॥ २०॥ षट्कोणे कर्णिकायां स्फुरयुगलयुतां (१) साध्यमभीच प्रक्तिं कोणाख्ये प्रमुरद्वन्दकमय विलिखेनान्ववर्णान् दलेषु । षट्के ददन्दषट्के दकचतुयगषट्संख्यकान् वाह्यषट्की

वर्मास्त्राख्यं तदेतद्ग्रहगदभयहृद्यन्त्रमाघीरमाहु: ॥ २८ ॥

<sup>(</sup>६) "पुरसुगनयुताम्" इति पाठानतम्।

न च रिपवो न च रोगा न ग्रह्मपोड़ा न गस्तवाधा च।
न च्लेलरुजो मर्स्थान् स्प्रगन्यघोरास्त्रमन्त्रजापरतान्॥ २८॥
तस्मादघोरास्त्रमनुं प्रजप्यात् समर्चयेत्तिहिहतं विधानम्।
हुनेच तेनेव समस्तवाच्छासंसिद्धये चाय विस्ततये च॥ ३०॥

खसप्तमः कर्णयुतोऽर्षचन्द्रवान् जुपचमो दीन्दुयुतो ध्रुवादिकः। मनुस्वयं सृत्युजयात्मकः स्फुटं समीरितः साधकरचणचमः॥ ३१॥

ऋषिरस्य कन्नोलाख्यः क्रन्दो देव्यादिका च गायत्री। स्याद्देवता च सत्युच्चयकद्रोऽङ्गान्ययाचरेत्रृगुणा ॥ ३२ ॥

पुटितनित्तमंस्यं मीलिवहेन्दुरेखाँ गलदस्तजनाद्गें चन्द्रवङ्गार्भनितम्। स्वनरकतितमुद्रापायवेदाचमानं

स्मिटिकरजतमुक्तागीरमीग्रं नमामि ॥ ३३ ॥
जप्तव्योऽयं मन्ववर्थस्त्रिन्चं दीचापूर्वं होमक्तव्याइगांगैः ।
दुग्धान्याक्तैः ग्रहखण्डैर्गुड्चा गुर्व्वादेशात् साधको हव्यवाहे ॥ ३४ ॥
ग्रची कार्या नित्यगः गैवपोठे स्यादप्यक्रैनींकपान्नेस्तदस्तैः ।
सम्यक् पूजावसुभिर्मन्वजापी प्रोक्तं होतमृत्युजेतुर्व्विधानम् ॥ ३५ ॥
इति जपहुतार्वनादिभिः सिद्दो मन्वोक्तविहिततनुः ।
समाचरित्रजान्तर्यीगं क्रत्यापमृत्युनाग्रकरम् ॥ ३६ ॥
तारनान्तम्य मध्यपचकं हायकणिक्युतं क्रमोत्क्रमात् ।
चिन्तयेन्नियतमन्तरा भिवं नीक्जे च नियतायुषेऽजयोः ॥ ३० ॥

जर्ड्डाधः प्रोतपद्महयदनिहितैरचरैस्तैर्भुवादी-राद्यन्तैर्भन्दप्रतिगनितसुधापूरसंसिचमानम् । ईशानं स्त्यारूपं विमन्ततरसुषुन्नान्तरा सन्निषसं ध्यायनाम्नोति रोगैर्नियतपरिहृतस्तज्जपादीर्घमायुः ॥ ३८ ॥

**बादी तारं विलिखतु ससाध्याद्वयं कर्णिकायां** दिकपत्रेष्वप्यपरमपरं वापि तत्कोणकेषु। भूवी भूमे: परमनु सगाङ्गं तदसेषु ढान्तं (१) ज्ञाबन्ध(२) ग्रहगदविषध्वं सि यन्तं तदेतत् ॥ ३८ ॥ इति क्ततयन्त्रविभूषितमण्डलमध्ये निधाय कलग्रमपि। श्रापूर्य चाभिषिञ्चेच्छीवस्यकरं ग्रहाभिचारहरम् ॥ ४० ॥ चतुरङ्ग्लिपरिमाणैरस्ताकाग्हैरयार्कसाहस्रम् । जुह्याच दुग्धसितौरारोग्यायायुषे च लक्कीर च ॥ ४१ ॥ ततिञ्चन्नोद्भवानाञ्च समिद्भियतुरङ्ग्लैः। दुग्धसितौः समिडेऽग्नी षट्सइस्तदयं इनेत्॥ ४२॥ यसु वज्ञी जुहोत्वेवं यावतांख्येन साधकः। तावलांख्यै: सुधाकुमीरग्नि: प्रीणाति प्रक्ररम् ॥ ४३ ॥ त्राप्यायितोऽग्निना सर्व्वः साधकस्येपितान् वरान् । प्रद्वादायुरायां य दुरत्तान् प्रचयान्तिकान् ॥ ४४ ॥ मन्तान्ते साध्याख्यां पालययुगलं प्रतीपमपि मन्तम्। प्रोत्का समापयेचानुमयमपि सत्युञ्जयाह्नयो मन्तः॥ ४५ ॥ अथवाऽमलकमलपुटान्तरितं शिशुवेशभूषणं कद्रम्। ध्यात्वा जप्याद्ययावद्गृतल्लास्या सत्य्नामनं दृष्टम् ॥ ४६ ॥ यसता वटतिलदूर्काः पयो छतं पायसं क्रमिणेति । सप्तद्रयाख्तान्येतेर्नुहुयात् प्रयक् सहस्रवयम् ॥ ४० ॥ तीव्रज्वरे घोरतरेऽभिचारे सोन्सादके दाहगदे च मोहै। तनीति शान्तिं न चिरेण होम: सञ्जीवनं चाच्दग्रतप्रमाणम् ॥ ४८ ॥ समोजयेदोमदिनेषु विप्रान् सप्ताधिकान् खाद्भिरत्रभोज्यै:। सतर्भेका गाय हुतावसाने दद्याहिजेभ्यो हुतकर्मकद्भाः ॥ ८८ ॥

<sup>(</sup>१) "टान्तम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "बड्रम्" इति याठान्तरम्।

निजजमदिने गतं गतं यो जुड्याइव्यवरेष सप्तसंखीः।

सधरैः प्रतिभोजयेच विप्रानिभवाच्छित्वियमेन दीर्घमायुः॥ ५०॥

स्रथ्या सप्तिभितेद्रैव्यैरेकीण वा सहस्रतितयम्।

जन्मचीहोममानात्रिरुपद्रवसुत्तमं व्रजेदायुः॥ ५१॥

दूर्व्वातितयैः पयसा जुड्यादेकादशाडुतीर्दिनगः।

जिल्लापमत्युरोगान् प्रयात्यसावायुष्ठय दैर्ध्वमिषि॥ ५२॥

जन्मचीणां नितये क्रिन्नाकाश्मर्थवकुलजैरिधौः।

क्रमणो इनेत् सहस्रं नश्चन्यपमृत्युरोगदुरितानि॥ ५३॥

सितिसिडायैः सहस्राडुत्या नश्चन्युपद्रवा ज्वरजाः।

तददपामार्गद्वतान्मृत्युद्धयमप्यरोगतां लभते॥ ५४॥

प्रोत्तीर्ध्यानजपार्चनाद्वतिधानाय्यैय मृत्युद्धयं

यो मन्त्री प्रभजन्मनुं प्रतिदिनं प्रातः प्रसन्नाग्रयः।

तस्येष्टानि भवन्ति समृति(१)रिष स्प्रीता च प्रवादयः

सम्पत्राः सस्युषी च जीवित चिरं देहापदि स्याच्छिवः॥ ५५॥

॥ \* ॥ इति सीप्रपञ्चसारे सप्तविंगः पटनः ॥ \*॥

### चष्टाविंगः पटनः।

-----

श्रय सजपहतादीर्वचाते साधुचिन्ता-मणिरभिमतकामप्राप्तिक खद्रमोऽयम्। श्रनलक्षमर्फप्राणसत्यान्तवाम-श्रुतिहिमर्चिखर्डिर्भिग्डितो मन्त्रराजः ॥ १ ॥ ऋषिरपि काध्यप उत्तम्बन्दोऽनुष्टव्देवता महेगः। यान्तै: षड्भिवेणेंरङ्गं वा देवतार्द्वनारीण:॥ २॥ श्रहिशशधरगङ्गाबद्दतुङ्गाप्तमीलि-स्तिदशगणनताड्गिस्तीचणस्तीविनासः। भुजगपर ग्रुशूलान् खद्भवङ्गी कपालं यरमपि धनुरीगी विश्वदव्याचिरं व: ॥ ३॥ हावभावललिताईनारिकं भीषणाईमयवा महेम्बरम्। पाशसीत्पलकपालशूलिनं चिन्तयेक्वपविधी विभूतये॥ ४॥ यथवा षोड्गगूलव्ययभुजा चिनयनाऽहिनहाङ्गी। अरुणां श्वतानुलीपनवर्णाभरणा च भगवती ध्वेया ॥ ५॥ विह्तितार्चनविधिरयानुदिनं प्रजपेद्यायुतिसतं सितमान्। ययुतं हुने चिमधुरार्ट्रतरे स्तिलतगढ्लैस्तदवसान विधी ॥ ६ ॥ शैवोक्तपीठाङ्गपदैर्यथावडचे च दुर्गुनेगसैर्मुखादी:। समात्रभिर्दिक्पतिभिर्मेहिंगं पचीपचारैविधिनार्चयीत ॥ ७॥ यारभ्यादिज्वलनं दिन्संस्थैरष्टाभिर्मनोर्वर्णै:। त्राराधयेच मालभिरिति संप्रोतः प्रयोगविधिरपरः ॥ ८॥

कात्पूर्वे हंसिकिपिसंयुतं जपादी
जप्तृषां प्रवरमितीह केचिदाहुः।
प्रासादाद्ययुतजपेन मङ्ज्ञ कुर्यादाविशादिकमिप नीरुजाञ्च मन्तः॥ ८॥

शिरसोऽवतरित्रशिशविम्बस्थितमज्भिवृतमागलसुधार्द्रम् । अपसृत्युहरं विषञ्चरापस्मृतिविभान्तिशिरोक्जापहञ्च ॥ १०॥ निजवर्णविकीर्णकोणवैम्बानरगेहृद्दितयावृतिकोणम्। विगतस्वरवीतसुत्तमाङ्गे स्मृतमितत् चपयेत् चणात् ग्रहार्त्तिम् ॥ ११ ॥ वक्केर्विम्बे वक्किवत् प्रज्वलन्तं न्यस्वा वीजं मस्तने ग्रस्तजन्तोः। ध्याता विश्वं कारयेद्वन्धुजीवं तज्जप्तं वा सम्यगाघाणनेन ॥ १२ ॥ शुलादिः शुलभाः पौष्टिकसमनविधौ कष्टिवस्येषु रत्तो रक्तादिः चोभसंस्तीभनविधिषु हकारादिको हेमवर्षः। धूमाङ्गो मईनोचाटनविधिषु समीरादिको मादिकतः पीताभः स्तथानादी मनुरतिविमनो मुितभाजामनादिः ॥ १३ ॥ क्षणाभं प्राण्गीहस्थितमय नयने ध्यातमास्यं विधत्ते वाधिर्धं कर्णरन्धेऽहितमपि वदने कुचिगं शूलमाग्रु। मर्चास्थाने समीरं सपदि शिरिस वा दु:सहं शीर्षरोगं वाग्रोधं कार्छनालेऽविनद्वतमय तन्मर्हिले वीजमेतत् ॥ १४ ॥ प्राज्यितिषि च स्वराइतिमदं नेत्रे स्मृतं तद्भुजं योनी वामद्यामस्क्युतिमयो कुची च शूलं जयेत्। विस्फोटे सविषे ज्वरे तृषि तथा रतामये विभामे दाई गीर्षगदे सारेडिधिमिमं सन्तृप्तये मन्त्रवित्॥ १५॥

साध्याया हृदयकुश्रीश्रयोदरस्थं प्राणाख्यं दृद्मभिवध्य वीजवर्णै:। तेजस्तच्छिरसि विधुं विधाय वा तेनाकर्षेदपि निजवाञ्क्ययेव मन्ती॥१६॥ पारिभद्रसुमनीदलभद्रं विज्ञिविख्यातमचरमितत्। संसारेच्छिरसि यस्य स वश्यो जायते न खनु तत्र विचार: ॥ १७ ॥ निजनामगर्भमय वीजिमिदं प्रविचिन्त्य योनिसुषिरे सुद्याः। वग्रयेत् चणाच्छिततया मनसः स्ववयेच ग्रुक्रमयवा रुधिरम्॥ १८॥ निजशिवशिर:श्वितं तद्दीजं स्मृत्वा प्रवेशयेद्योनी । यसास्तत्ममार्कात्ताच स्रवयेत् क्रमेण वशयेच ॥ १८ ॥ पर्रेफगर्भेष्टतसाध्यपदं त्रिकगं इताग्रयुगषट्कष्टतम्। विगतस्वराव्यतमगारभुवि स्थितमैतदाशु वश्येद्रमणात् ॥ २०॥ मधुरत्यसंयुतेन शालीरजमा पुत्तलिकां विधाय तेन। मनुना जुडुयात्तया विभज्य तिदिनं यस्य क्षते वशी भवेत् मः ॥ २१ ॥ विषयावकोद्यदिभिधानपदं उगतं कुको ग्रध्तलाङ्गलिकम्। श्रहिपचक्तमपरिजप्तमिदं शिरसो क्जं प्रशमयेददनात्॥ २२॥ कार्छ वीनावरुद्यार्पितदह्वनयुजा मञ्जया मैन वामं दचं संवेद्य वचोरुहमनलएमीरीभिरंसदयश्व। वक्को नाभी च दीघें सुमितरथ विनि:चिप्य विन्दुं निशेशं वचस्याधाय बड्डा चिरमिव विचरेत् कन्दुकैरात्मसाध्यै: ॥ २३ ॥ कला वक्ने: पुरमनुं मनुं वस्युजीवेन तिस्म-न्नाधायाग्निं विधिवदिभिसंपूज्य चाज्यैः शताख्यम्। वैनो हाख्ये प्रतिविहितसंपातमष्टीत्तरं त-बुला जप्तं दुरितविषवेतालभूतादिचारि ॥ २४ ॥ साध्याख्यागर्भमेनं लिख दहनपुरे कर्णिकायां षडस्रं वाह्यास्त्रिष्वङ्गमन्त्रान् दलमनु परितो वीजवर्णान् विभज्य। भूयोऽचः कादियादींस्तिषु (१) वृतिषु कुगैहास्त्रकी नारसिंहं तिसान् कार्यो यथावलालगविधिरयं सर्व्वरचाकरः स्यात ॥ २५ ॥

<sup>(</sup>१) "कादिपादांस्तिषु" इति पाठान्तरम्।

टान्ते लिखात् कलाभिवृतमस्(१)मनलावासयुग्मेन विक्व-योतकोणिन वाद्ये तदनु सिवहविग्वेन कार्यणभाजा । तदाद्ये च्यापुराभ्यां लिखित हहरियुक्तास्वकाभ्यां तदेतद्-यन्तं रचाकरं स्याद्वहभयविषमच्ले जन्न्योदिरोगे ॥ २६ ॥ विग्वदन्दे क्यानोर्व्विलखतु मनुमेनं ससाध्यं तदस्वि-व्यग्यादीन् व्यञ्जनार्णान् स्वर्युगलमयो सिन्धषट्के यथावत् । तारावीतच्य वाद्ये कुग्टहपित्वतं गोमयात्रोचनाभ्यां लाचावदं निवध्याज्यमहितमिदं साधु साध्योत्तमाङ्गि ॥ २० ॥ लच्चग्रायुः पुष्टिकरं परच सीभाग्यवश्यकत् सततम् । चोरव्यालमहोरग(२)भृतापस्नारहारि यन्त्वमिदम् ॥ २८ ॥ साध्याख्याकसंयुक्तं दहनपुरयुगे मन्त्रमेनं तदस्वि-व्यान्वालाच वाद्ये विषतस्विटपे साग्रयाखे लिखिला । जञ्चाष्टादिकोङ्चोरादिभिरपि च पियाचादयो न वजन्ति ॥ २८ ॥

ससिडसुरपूजितः सकलवर्गसंसाधको

ग्रहज्वरिवषापद्यो विविधकामकल्पद्धमः (३) ।

किमच बहुना नृणामिममतार्थिचिन्तामणिः

समुत्त इह संग्रहान्मनुवरसु चिन्तामणिः ॥ ३० ॥

षष्ठस्वरो हतवहसु प्रयोसुरीया
वादिस्वरो मनुर्यं कथितः फड़न्तः ।

श्रस्य वितो निगदितो सुनिरप्यनुष्टुप्
हन्दय चण्डसहितो मनुदेवतेगः ॥ ३१ ॥

<sup>(</sup>१) ''वृतमनुम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "महोरग" इत्यत "महारोग" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>३) "प्रचल्लर्रजायहो विषविषिदिशेषापहः" द्रति पाठान्तरम्।

दीप्तज्वलज्वालिनिभिस्ति च हनेन च।
सर्वज्वालिनिसंयुत्तैः फड्न्तैरङ्गभारभेत्॥ ३२॥
श्रव्यात् कपईकलितेन्दुकलःकरात्तश्र्लाचस्त्रककमण्डलुटङ्ग ईग्रः।
रक्ताभ्रवर्णवसनो(१)ऽक्णपङ्गज्यो नेत्रत्रयोज्ञसितवक्तसरोक्हो वः॥ ३३॥

क्ततसन्दीचो मन्त्री जप्यासचत्रयञ्च मन्त्रिमम। जुहुयान्त्रिमधुरयुक्तैः सतिलैरिप तग्डुलैईगांशिन ॥ ३४ ॥ व्याघातसमिद्भिर्वा मनुजापी तावतीभिरय जुहुयात । प्रवीत एव पीठे गन्धादीर चीवेच चण्डेग्रम् ॥ ३५ ॥ चण्डचण्डाय चेत्युक्ता प्रवदेदिग्नहे पदम्। चण्डेखराय च प्रोत्ना धीमहि पदमुद्धरेत्॥ ३६॥ तनसण्ड इति प्रोक्ता ब्रुयाद्वयः प्रचोदयात्। एषातु चण्डगायत्री जपातु सानिध्यकारिणी॥ ३०॥ श्रङ्गैः समात्रिभर्मन्त्री लोकेशैः संप्रपूजयेत्। कुमी विषायुतो दण्डी वीजमस्योच्यते वुधै: ॥ ३८॥ वदेच खेषायेति वीजादि हृदयान्तिकम्। अर्चनादिष्वमं मन्तं यथावत् सम्प्रयोजयेत् ॥ ३८ ॥ एवं जपहताचीिभः सिंहे मन्त्रे त मन्त्रिणः। वाञ्चितादधिकं लभ्येत् काञ्चनं नात्र संग्य: ॥ ४०॥ श्रचरस्य जपो यावत्तावज्जम्यात् षड्चरम्। ऐहिकासुभिकौं सिद्धिं तथा हि लभते न्र: ॥ ४१ ॥ कला पिष्टेन गाल्या: प्रतिकतिमनलं चापि काहेशितानां माधायारम्य पुंसस्तिमधुरलुलितं दक्तिणाङ्गुष्ठदेशात्। किला किनाष्ट्रयुक्तं शतमय जुद्दयाद् योषितो वामभागा-दिप्रादीनां चतुर्णां वयकरमनिशं सन्त्रमेतदुतान्तम् ॥ ४२ ॥

<sup>(</sup>१) "रक्ताभवर्षवसनः" इति याठान्तरम् ।

भनुदिनमष्टमतं यो जुड्यात् पुष्पेरनेन मन्तेण।
सप्तदिनैः स तु लभते वासस्तद्वर्णसङ्कामम् ॥ ४३ ॥
भन्नरहरष्टमतं यो मन्त्रेणानेन तर्पयेदीमम् ।
तस्य तु मासचतुष्कादव्वीक् सञ्जायते महालच्यीः ॥ ४४ ॥
साध्यचीं ह्निपचर्षमणा सुमस्णां पिष्टेन लोगैः क्ततां
कित्वा (१) पुत्तित्वतां प्रतिष्ठितचलां जम्रा च रात्री हुनेत् ।
सप्ताः पुरुषोऽङ्गना यदि चिरं वष्यस्ववश्यभवेदिस्मिन् जन्मिन नात्र चोद्यविषयो देहान्तरे संभ्रयः ॥ ४५ ॥
दति चण्डमन्त्रविहितं विधिवदिधिमादरेण य दमं भजते ।
स तु वाव्हितं पदिमहाष्य पुनः भिवक्ष्पतामिष परत्र लभेत ॥ ४६ ॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपच्चसारे श्रष्टाविंगः पटनः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) ''पिष्टेन जो खेन वा कत्यां' इति पाठान्तरस्।

### एकोनचिंगः पटलः।

ष्रयाखिलार्थानुगतैव प्रक्तिर्युक्ता चतुर्व्विगतितत्त्वभेदैः। गायितसंज्ञापि च तिहिशेषान् सहप्रयोगान् प्रवदासि साङ्गान् ॥ १॥ ताराह्यो व्याष्ट्रतयश्च सप्त गायनिसन्तः शिरसा समितः। श्रन्वर्थनं मन्त्रमिमन्तु वेदसारं पुनर्व्वदविदो वदन्ति ॥ २ ॥ जप्यः स्थादिच परलोकसिविकामैभैन्त्रोऽयं महिततरो दिजेर्यथावत्। भूरेवा नरपतयस्तृतीयवर्णाः संप्रोत्ता हिजवचनेन तेऽत्र भूयः ॥ ३ ॥ तेषां ग्रुडक्कलडयोत्यमहसामारभ्य तान्तुक्रियां तारव्याहृतिसंयुता सहिशरो गायत्रपास्या परा। सन्धोपासनया जपेन च तथा खाध्यायभेदैरपि प्राणायामविधानतो मतिमतां ध्यानैस्तया नित्यणः ॥ ४ ॥ त्रादी तार: प्रक्रतिविक्तिप्रोसितोऽमी च मूना-धारादारादलिक्तिरिवाविश्य सीयुम्बमार्गम। श्रादौः शान्ताविधिभरनुगी मात्रया सप्तभेदैः शुद्धो सूर्द्धाविधपरिगतः गाखतोऽन्तर्व्वहिय ॥ ५ ॥ प्रकाशितादी प्रणवप्रपञ्चता निगदात व्याहृतिसप्तकं पुनः। समूर्भुवः स्वय महोजनस्तपःसमन्वितं सत्यमिति क्रमेण च ॥ ६ ॥ भूपदाद्या व्याष्ट्रतयो भूगव्दस्तदि वर्त्तते। तत्पदं सदिति प्रोत्तं सन्मात्रलानु भूरत:॥ ७॥ भूतलात् कारणलाच भुवः ग्रव्दस्य मङ्गतिः। सर्वस्य स्वीरणात् सासतया च स्वरितीरितम्॥ ८॥ महत्वाच महस्वाच महः ग्रब्दः समीरितः। तदेव सर्वजननात्तसात्तु व्याद्वितर्जनः ॥ ८॥

तपो ज्ञानतया चैव तथा तापतया स्मृतम्। सत्यं परत्वादात्मत्वादनन्तज्ञानतः स्मृतम् ॥ १०॥ प्रणवस्य व्याहृतीनामतः सस्वन्य उच्यते। श्रकारो भूककारस्त भुवो मार्णः स्वरीरितः ॥ ११ ॥ विन्द्रमे इस्तथा नादो जनः प्रक्तिस्तपः स्नृतम्। गान्तं सत्यमिति प्रोतं यत् स्यात् परतरं पदम् ॥ १२ ॥ प्रणवस्य व्याह्तीनां गायचै । भाषापि तत्यदं पूर्वे प्रोतं तदनु वर्ष्वते॥ १३॥ तद्दितीयैकवचनमनेनाखिलवस्तनः। स्टादिकारणं तेजोरूपमादित्यमण्डले ॥ १४ ॥ श्रभिध्येयं (१) सदानन्दं परं ब्रह्माभिधीयते। यत्तत् सवितुरित्युत्तं षष्ठेयकवचनात्मकम्॥ १५ ॥ धातीरिह विनिष्यसं प्राणिप्रसववाचकात्। सर्व्वासां प्राणिजातीनामिति प्रसवितुः सदा ॥ १६ ॥ वरेखां वरणीयत्वात् सेवनीयतया तथा। भजनीयतया सर्वै: प्रार्थनीयतया स्मृतम्॥ १७॥ पूर्व्वस्थाष्टाचरस्येवं व्याहृतिर्भूरिति सृता। पापस्य भर्ज्जनाइगीं भक्तस्मिग्धतया तथा ॥ १८ ॥ देवस्य दृष्टिदानादिगुणयुक्तस्य नित्यमः। प्रभूतेन प्रकाशिन दीप्यमानस्य वा तथा॥ १८॥ ध्यै चिन्तायामतो धातोनिष्यतं धौमहीत्यदः। निगमायोन दिव्येन विद्यारूपेण चत्तुषा ॥ २०॥ दृष्यो हिरण्मयो देव ग्रादिखो नित्यसंस्थित:। हीनतारहितं तेजो यथा स्थात् सं हिरणाय: ॥ २१ ॥

<sup>(</sup>१) "अभिचेवस्" इति पाठान्तरस्।

यः सुद्धाः सोऽहमित्येवं चिन्तयामः सदैव तु । दितीयाष्टाचरस्यैवं व्याह्नतिर्भुव देरिता ॥ २२ ॥ धियो वडीर्भनोरस्य छान्दसलाद् य ईरितः। कृत्य लिङ्गव्यत्यासः सूचात् सुप्तिङ्पग्रहात् ॥ २३ । यत्त तेजो निरुषमं सर्ववेदमयासकम्। भजतां पापनाशस्य हेतुभूतमिहोच्यते ॥ २४ ॥ न इति प्रोत्त यादेश षष्ठासी युषादसादोः। तस्मादस्माकमित्यर्थः प्रार्थनायां प्रचोदयात् ॥ २५ ॥ हतीयाष्टाचरस्वापि व्याच्चितः स्वरितीरिता। एवं दग्रपदान्यस्यास्त्रयशाष्ट्राचराः स्कृताः ॥ २६ ॥ षड्चराय चलार: स्युयतुर्व्विंग्रदचरा:। दसमृतं यदेतस्य देवस्य सवितुर्व्विभोः ॥ २० ॥ ् वरेखं भजतां पापविनाशनकरं परम्। भर्गीऽसाभिरभिध्वातं धियस्तवः प्रचोदयात ॥ २८॥ उत्तैवमत्र गायती पुनस्तिच्छर उचाते। श्रापो ज्योतीरस इति सोमाग्न्योस्तेज उच्यत ॥ २८ ॥ तदासकां जगत् सर्वे रसस्तेजोन्नयं स्मृतम्। श्रमृतं तदनाभिलाहहुलाह्य उचते॥ ३०॥ यदानन्दात्मकं ब्रह्म सत्यज्ञानादिलचणम्। तद्रूभुवः खरित्युत्तं सोऽहमित्योगुदाहृतम्॥ ३१ ॥ एतत्त् वेदसारस्य शिरस्वाच्छिर उचते। लचणैरिति निर्दिष्टे वेदसारे सुनिष्ठित:॥ ३२ ॥ फनार्थी फनमाप्नोति सुसुत्तुमी चरुच्छति। जषस्यषिस चोत्याय क्रतशीचविधि हिंज: ॥ ३३॥ दन्तानां धावनञ्चेव जिह्वानिलेंखनादिकम । कला साला समावस्य सन्वपृतिन वारिणा ॥ ३४ ॥

यापोहिष्ठामयाद्याभिक्तीभिस्तिस्भिरेव च। अभ्युच्य ग्रंबदेहः सन् ग्रहीलाञ्जलिना जलम्॥ ३५॥ यादिलाभिमुखी भूला तद्गतासोई नोचन:। वेदसारं जपन् ज्योतिर्मूलभूतं परात्परम् ॥ ३६ ॥ हृत्सं सर्वस्य नोकस्य मण्डनान्तर्थवस्थितम्। चिन्तयन् परमात्मानमपस्तृष्टें विनि:चिपेत्॥ ३०॥ एनस्ताः प्रतिनिम्नन्ति जगदाप्याययन्ति च। ततः प्रदिचिणीक्तत्य पुनराचस्य संयतः॥ ३८॥ क्रमात्तारादिमन्बाणाम्यादीन् विन्यसेत् सुधी:। तत्र तु प्रणवस्यादाद्वषिक्तः प्रजापतिः ॥ ३८ ॥ छन्दस्त देवी गायती परमाला च देवता! जमदग्निभरद्वाजस्रुगीतमकास्यपाः॥ ४०॥ विखामितो वसिष्ठाख्य ऋषयो व्याह्नतीरिता:। गायत्रिश्यमनुष्टुय् च हहती पङ्क्तिरेव च ॥ ४१ ॥ तिष्टुव्जगत्थी क्रन्दांसि कथानी देवता अपि। सप्ताचिरनितः स्यो वाक्पतिर्वरणो व्या ॥ ४२ ॥ विष्वेदेवा इति प्रोत्ताः सप्तव्याहृतिदेवताः। ह्रक्षांसोरुयुग्मेषु सोदरेषु क्रमात्रसेत्॥ ४३॥ विश्वामित्रसु गायत्रा ऋषि ऋन्दः स्वयं स्नृतम्। सविता स्थाद्देवता च ब्रह्मा शिरऋषिः स्मृतः ॥ ४४ ॥ छन्दसु देवी गायती परमाला च देवता। खानेषु पूर्वमुत्तेषु सतारा व्याह्नतीर्न्यसेत्॥ ४५॥ गायत्रीं शिरसा विद्वान् जप्याचिः स्यादुपासना । हृदयेऽधस्तथोड्डेच महादिच्चपि संयत: ॥ ४६ ॥ व्यापयेद्याद्वतीः सम्यगायतीच शिरोयुताम्। मार्थं संस्मृत्य संजप्याचिविधं जपसचणम् ॥ ४० ॥

ग्रालन्यध्योपरि च दिग्भास्ताः समुपानयेत्। गायतीं पूर्ववज्जयात् खाध्यायविधिरीद्यः ॥ ४८ ॥ एतचयं विशः क्र्याहजुकायस्वनन्यधीः। निरुक्कासः स विज्ञेयः प्राणायामी मनीषिभिः ॥ ४८ ॥ धानस्य नेवनस्यास्य व्याखाने दर्शितः क्रमः। विव्याह्रत्यादिमभ्यस्वेद्गायत्रीं सन्ध्ययोः सुधीः ॥ ५०॥ यतं वाय सहस्रं वा मन्तार्थगतमानसः। पूर्वे प्रपञ्चयागीक्तान् गाणपत्यजपादिकान् ॥ ५१ ॥ लिपिन्यासादिकान् साङ्गान् (१) यहन्यासादिसंयुतान् । सनिजर्षादिकान् सर्वान् विदध्यादिधिवड्धः ॥ ५२ ॥ पादसन्धिचतुष्कान्धुनाभिष्टहलदोईये। सन्धास्यनासागण्डाचिकर्णभ्यमस्तकेष्विष ॥ ५३ ॥ वार्णेन्दवयास्यपागूईगेषु स्चेषु च। क्रमेण वर्णान् विन्यस्येद्गायत्रा मन्त्रवित्तमः ॥ ५४ ॥ शिरोभूमध्यनयनवक्कत ग्छेषु (२) वै क्रमात्। **दृताभिगुद्यजान्वाख्यपादेष्वपि पदात्रसेत् ॥ ५५ ॥** सब्रह्मविणारद्रैय मेखरै: ससदागिवै:। ससर्वामाद्वयैः (३) कुर्यादङ्गन्यासं समाहितः ॥ ५६ ॥ एवं कला तु सिडार्थं गायलीं दीचितो जपेत। भ्रय विगुणितप्रोत्ते विचिने मण्डलोत्तमे ॥ ५०॥ यितिभिः प्राक् समुक्ताभिः सीरं पीठं समर्चयेत। तत्र नि: चिष्य क्लाग्रं यथापूर्व्वीपचारत: ॥ ५८ ॥

<sup>(</sup>१) "मार्गान्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "गर्डेषु" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "समर्व्याची हुयै:" इति पाठानारस्।

गर्येका पश्चभि: क्षायजलेका प्रयेत्ततः। तिसिनावाच्य कलग्रे मितामिखं विचिन्तयेत ॥ ५८॥ मन्दाराह्वयरोचनाञ्जनजवाच्छामै(१)भीखैरिन्द्म-द्रबोचमुकुटाङ्गमन्ततचतुर्व्विंगार्णिचवा तनुः। अञ्जे चारिगदाह्वयौ गुणकपालाख्यौ च पात्राङ्ग्री-ष्टाभीतीई धती भवे द्ववदभीष्टोद्वाविनी तार्णी ॥ ६० ॥ संचिन्य भत्तीरमिति प्रभाणां विश्वित्रसूत्तीः प्रथमं समर्चे। मादित्यशक्त्याख्यचतुष्टयेन यजीह्नतीयावरणे दिनेशम्॥ ६१॥ प्रचादिनी प्रभा नित्या सविष्यभारसंज्ञिका (२)। विकासिनीप्रभावत्यी जया शान्ता (३) क्रमाद्यजीत् ॥ ६२ ॥ कान्ता दुर्गासरस्रत्यी विद्या रूपाह्या तथा। विशालिशा व्यापिनी च विमलाख्या क्रमाद्यजीत् ॥ ६३॥ तमोपहारिणी सूच्या विखयोनिर्जयावहा। पद्मालया परा भोभा भद्ररूपा(४) तथा यजेत् ॥ ६४ ॥ मात्विभः सारुणान्ताभिः षष्ठायो सप्तमी यहैः। चादित्वपार्श्वदन्तैरप्यष्टमीन्द्रादिभिः सुरैः ॥ ६५ ॥ श्रावृतिः कथितञ्चेति विधानं परमीदृशम । गन्धादिभिनिवेद्यान्तै हिनेशं सम्यगर्चयेत् ॥ ६६ ॥ श्रय पुनरमुमभिषिञ्चेत् संयतिचत्तञ्च देशिकः शिष्यम्। क्षत इतिविधिमपि विधिविद्विहितविलं दत्तदिचणं गुरवे ॥ ६० ॥ भूयस्व चरतचं गायहीं संयतात्मकी जहा। जुहुयात् पायसप्टतिलद्रव्वाभिदेग्धतरुसमिद्विरिप ॥ ६८ ॥ एकैकं विसहसं मन्ती ससभीष्टिसदये सुत्त्यै। यचरसहस्रसंख्यं मुख्यतरै: क्षेवलेस्तिलेर्जुहुयात् ॥ ६८ ॥

<sup>(</sup>१) ''जवासामैः'' द्ति पाठानरम्।

<sup>(</sup>३) ''सीता" द्रित पाठान्तरस।

<sup>(</sup>२) "विश्वहरसंजिका" इति पाठान्तरस्। (४) "पद्मरूपा" इति पाठान्तरस्।

दुरितोच्छेदनविधये मन्ती दीर्घायुषे च विशदमितः।
श्रायुःकामो जुड्यात् पायसच्चिराच्यैः क्षेवलाच्येय ॥ ०० ॥
दूर्ज्ञाभिः सितलाभिः सर्व्येस्त्रिसच्छकं मन्त्री।
श्रयवा तिमधुरसित्तेरक्णेर्जुड्यात् सरोक्षेरयुतम् ॥ ०१ ॥
नष्टश्रीरिप भूयो भवति मनोज्ञः स मन्दिरं लच्च्याः।
श्रवाद्यर्थवैरिप पालाग्रैर्वद्यावर्चने जुड्यात्।
सर्व्यरितेर्जुड्यात् सर्व्यप्ततास्य हिजीखरो मितमान् ॥ ६२ ॥
दित परमरइस्यं वेदमारस्य सारं
गदितमज सुग्रदियोगिभिध्यानगस्यम् (१)।
श्रम्भय जपदोमध्यानकाले य एवं
भजति स तु विसुत्तः कर्माभिक्यीत्तिमित ॥ ०३ ॥

॥ 🗱 ॥ दति स्त्रीप्रपञ्चसारे एकोनविंगः पटनः ॥ 🕸 ॥

<sup>(</sup>१) "ज्ञानागस्यम्" इति पाठान्तरम्।

#### विंशः पटलः।

----

त्रय बच्चामि विद्यायास्त्रिष्टुभः प्रवरं विधिम्। ऋषिच्छन्दोदेवताभिरङ्गन्यास्त्रभैः सह ॥ १॥ मरीचि: काम्यपो नाम ऋषिण्छन्दः खयं सातम्। देवता जातवदीऽग्निस्चन्तेऽङ्गान्यती मनीः॥ २॥ नविभ: सप्तिभ: षड्भि: सप्तिभञ्च तथाष्टभि:। सप्तिमर्नुनमन्त्रेण कुर्यादङ्गानि वर्णकैः ॥ ३॥ श्रङ्गष्ठगुरूपजङ्घासु जान्र्कटिगुद्यके। सनाभिद्वदयोरोजपार्खयुक्षष्ठनेषु च ॥ ४ ॥ स्त्रस्योर्भयोर्भध्ये बाहुमुनोपबाहुषु । प्रकूर्परप्रकोष्ठेषु मणिबन्धतलेषु च ॥ ५ ॥ मुखनासाचिकर्षेषु मस्तमस्तिष्कमूईसु । विन्यसेदचराचान्ती क्रमाचान्त्रसमुद्भवान्॥ ६॥ गिखाननाटहक्क पंयुगीष्ठरसनासु च। सकर्छबाहुहृत्कुचिकटिगुह्योरजानुषु। जङ्घाचरणयोन्धस्येत् पदानि त्रिष्टुभः सुधीः ॥ ७ ॥ उदादियुक्तरानाञ्जलहरिगनसंखारिणङ्घासिखेटे-विवासाख्यित्रशूलानरिगणभयदां तर्ज्जनीचादधाना । चर्मास्युद्गूर्णदोधिः (१) प्रहरणनिष्रणाभिवृता कन्यकाभिः र्देखालार्शानवीष्टांस्त्रिनयनलियता चापि कात्यायनी वः ॥ ८॥ इति विन्यस्तदेइसु कुर्याज्ञप्यादिकाः क्रियाः। दीचा प्रवर्त्यते पूर्वे यथावदेशिकोत्तमै:॥ ८॥

<sup>(</sup>१) "चमाध्युदुगूर्णहोभिः" द्रति पाठान्तरम्।

ततोऽस्त्रज्ञ्विः संप्रोत्ता स्याययोगविधिस्ततः। दीचवादचराखादी प्रत्याविष्य ततीविहः॥ १०॥ यन्त्रं षड्गुणितं कत्वा दुर्व्वर्णेनिसतास्त्रकम् (१)। विचरष्टदलं पद्मं प्रोत्तलचणलचितम् ॥ ११ ॥ श्रव पीठं यजेनान्त्री क्रमात् सनवशक्तिकम्। जया सविजया भद्रा भद्रकाली सुदुर्मुखी ॥ १२ ॥ व्याघ्रसिंहमुखी दुर्गा त्रिष्टुभो नव ग्रत्तयः। तत्राधाय घटं गव्यकायमूत्रपयोऽभासाम् ॥ १३ ॥ एकेन पूरणं कला आवाह्य च विभावसुम्। श्रावतेर्व्वेहिरग्यादिपादाष्टकविनि:स्ता: ॥ १४ ॥ मूत्तीरभ्यचीयेदग्नेजीतवेदादिकाः क्रमात्। ष्टिय्यम्बनलेरानप्यात्मनेपदसंयुतान् ॥ १५ ॥ श्रर्चे ये हिन्तु को गोषु निव्यादी येथाक्रमम्। दिच्लेकादग्रसंख्याः स्युर्जाणीद्या वर्णमत्तयः ॥ १६ ॥ लोकपालां व तहेतीविधिनिति समर्चयेत । जागता तपनी वेदगर्भा दहनकृषिणी॥ १०॥ सेन्द्रखण्डा शुभाइन्ती सनभवारिणी तथा। वागी खरी मदवहा सोमरूपा मनोजवा॥ १८॥ मरुद्देगा रात्रिसंज्ञा (२) तीव्रकीपा यगीवती। तोयात्मिका तथा नित्या दयावत्यपि हारिगी ॥ १८ ॥ तिरिस्त्रिया वेदमाता तथा स्थादमरिप्रया। समाराध्या नन्दिनी च परा रिपुविम हिनी ॥ २०॥ षष्ठी च दिग्छनी तिगमा दुर्गा गायतिसंजिका। निरवद्या विशालाची खासीहाहा च नादिनी ॥ २१ ॥

<sup>(</sup>१) "दुर्ब्बर्णेविसताताकम्" द्रति पाठानरम्।

<sup>(</sup>२) "धात्रिशंचा" दति पाठान्तरम्।

वेदना विज्ञगर्भा च सिंहवाहाह्या तथा। धुर्या दुर्ञिषहा चैव रिरंसा तापहारिणी ॥ २२ ॥ त्यत्तदोषा नि:सपता चलारिंशचतुर्युताः। श्रभिषिच पुन:शिष्यं कुमादीन् गुरुराहरेत्॥ २३॥ र्देडगं यन्त्रमारुद्धा जपेच्छिष्यः सुयन्त्रितः। मन्ताचरसहस्रन्तु सिडार्थं गुरुसिनिधौ ॥ २४ ॥ सर्वेजापेषु चाग्नेया गायत्रा दिगुणी जपः। कर्त्तव्यो वाञ्कितावास्यै रचायै कार्य्यसिदये॥ २५॥ तिलराज्यऽनलचीरव्रचेश्रचविराज्यकै:। सर्पि: सिक्तै: क्रमाडोम: साधयेदी पितं नृणाम् ॥ २६ ॥ चलारि चलारिंग्रच चतुःग्रतसमन्वितम्। चतुःसइस्संयुत्तं प्रोत्तैद्रैव्यैर्हुतिविया ॥ २०॥ एवं संसिद्धमन्त्रस्य स्युरस्ताचाः क्रियामताः। चलारि चलारिंगच वर्णानामस्त्रमिष्यते ॥ २८ ॥ प्रलोमपाठो वर्णानामस्त्रमाहुर्मानीषिणः। पादाष्टकिमदं विद्यात्ततोऽष्टाङ्गो मनुस्वयम् ॥ २८ ॥ जप्तकामी मनुन्वेनं पादांसु प्रतिलोमत:। जपेत्तवाहि मन्त्रोऽयं चात्यते दुष्टदूषितः ॥ ३० ॥ ग्राद्याः पञ्चाचराः पादास्त्रयः सप्ताचराः पदः । पञ्चमयाय षष्ठय दी तु पादी षड्चरी ॥ ३१ ॥ पञ्चाचरी तदन्ती च तेषां भावी निगयते। यायं ज्ञानेन्द्रियं काभी हितीयं पाचभीतिकम् ॥ ३२ ॥ द्रतीयं धातवः सप्त चतुर्थं वर्णसप्तकम्। षड् भीयः पञ्चमं स्थात् षष्ठः षाट्कीशिको मतः। सप्तमश्राष्ट्रमः पादः ग्रब्दाद्यं वचनादिकम् ॥ ३३ ॥

साङ्गः सप्रतिपत्तिकः सगुरुपद्दन्दप्रणामित्रयो-जाम्बोध्न्यादिसदन्तकोध्न्तविगती वर्णप्रतीपम्त्या। गुळीरिशविधानतय विधिवद्याती मनुर्मन्तिणा तत्तत्वार्थ्यसमाप्तयेऽखिलविपद्वान्तीघभानृदयः ॥ ३४ ॥ श्रन्तोमजपोऽङ्गानामपि पाठोऽनुनोमकः। प्रतिलोमानि तानि स्युः प्रतिलोमविधी तया ॥ ३५ ॥ श्रन्तपादप्रतीपे चितथा तानि भवन्ति हि। वर्णप्रतीपे हि तथा मात्रा च प्रतिलोमने ॥ २६ ॥ प्रतिपत्तिविश्रेषां सत्त तत्र विचचणः। गुळीरियविधानेन प्रविदधावचान्यया ॥ ३०॥ जपः पुरोक्तमंख्यः स्याद्रतकृतिस्तया भवेत्। चीरव्रचसिद्राजीतिलह्यपृतैः क्रमात्॥ ३८॥ श्रयवा पञ्चगव्योत्यचरुणा हुतमुच्यते। प्रत्यङ्मुखेन कर्त्तेव्यं प्रायोजपहुतादिकम् ॥ ३८ ॥ तत्र स्पूर्मन्ववर्णेभ्यस्तावत्वो विद्वदेवताः। प्रत्येकमाद्यतास्तास्त पच्चकेन नतस्त्रवाम् ॥ ४० ॥ तत् पच्चकच प्रत्येकमावृतं पच्चभिः पृथक्। प्रत्येकं पञ्चकानाञ्च षोड्गाइत्तिरिष्यते। प्रत्येकं षोड्गानाच कोटयः परिचारिकाः ॥ ८१ ॥ दलेकाचरजात् पूर्वादेकस्मात् घोड्यात्मकात्। एतावत्यसु जातास्ति दिस्तारं पुनक् इयेत् ॥ ४२ ॥ तत्र लिन्द्रियजाः प्रोत्ता देवतास्तुईदृष्टयः (१)। तिर्खेचो भौतिकाः प्रोता धात्सास्तूभयाननाः ॥ ४३ ॥ जिभाजास्तू ईवदनास्तियाञ्चयाय कोमजाः। क्लीवा मुखदयोपेता गोचरोत्याः स्त्रियो मताः ॥ ४४ ॥

<sup>(</sup>१) "देवतास्वईडएयः" इति पाठान्तरम्।

श्रधोसुखाय तिथीच द्रयुक्ती सूर्त्तिसंग्रहः। श्राभिः सर्वाभिरपि च शिखाभिर्जातवेदसः ॥ ४५ ॥ व्याप्यते परराष्ट्रेषु हचगुत्सलतादिकम्। चारमे मानुवाणि स्वर्नचत्रास्वाभिचारिके। कर्माखासुरभानि सुद्दैवानि स्यस्तया हृती ॥ ४६ ॥ अन्याखीन्दर्कादितिगुरुइरिमिवानिलाह्या दैवा:। पूर्वीत्तरत्रयीयमहरविधयो मानुषाः परेऽसुरभाः ॥ ४०॥ नन्दाखारभ्य रिज्ञासु प्रयोच्यात्मनि संहरेत्। भट्रासु संग्रहं कुथ्याज्जयासु तु विशेषतः ॥ ४८॥ श्रारेणारभ्य मन्देन प्रयोज्यादित्यवारकी। संहरेत् संग्रहं कुर्याहारे त्वाचार्ययोः सुधीः ॥ ४८॥ चरै व्विस्च्योभयकैराहरेदभ्यसेत् स्थिरै:। दिनास्त्रं दिनञ्जद्युक्तं चारग्रहसमन्वितम् ॥ ५०॥ क्षत्तिकादि च क्रत्यान्तं क्रत्यास्तं जातवेदसः। नचत्रात्मा हुतायः स्वात्तित्यालेन्दुत्रदाहृतः ॥ ५१॥ ताभ्यां करोति दिनक्षित्तमगीदानकभीणी। इत्येष निपुणो मन्त्री प्रयोगादन्ययात्महा॥ ५२॥ रचानियहकभाषीरनुपराख्वाप्रधानाक्ति प्रख्या मन्त्रविधानविच दिशि दिश्येकादशैकादश ! संख्याय क्रमगीऽचरोदितरुचीः यत्तीर्जपेदा मनु सम्यग्वा जुडुयादनु प्रतिगतीसिडी समाराधयेत्॥ ५३॥ पीताऽयोसुष्टिगदाहस्ता महिषाच्यसंयुतपुलाकैः। वैभीतकारिष्टसमिलोद्रवकैः स्तम्भयेच इतविधिना ॥ ५४ ॥ सुसिता पाधाङ्गश्युग्विगलदारिप्रवाहसिभना। वैतससमिदाइत्या मधुरयुजा मङ्गु वश्रयेदुर्गा ॥ ५५ ॥

रत्ता पात्राङ्गित्री निशि फलिनीकेसरोइवैः पुष्यैः। चन्दनरससंसिक्तैर्हीमाहुर्गा वशीकरीति जगत्॥ ५६॥ लवणैस्त्रिमधुरसिक्तैस्तत्क्षतया वा जुद्दोतु पुत्तत्या। **ज्डुतक्कार्ष्ठेर्नक्तं सप्ताहासृपतिम**पि वर्षे कुक्ते॥ ५०॥ सकपालश्लपाशाङ्गयहस्ताऽकणतरा तथा दुर्गा। श्राकर्षयेच लावणपुत्तच्या त्रिमधुराक्तया होमात्॥ ५८॥ ध्याला धूम्त्रां सुसन्तित्रिखनरामस्थिभित्र तीच्णान्नैः। कार्पासानां निम्बच्छदमेष छते (१) हुता च विदेष: ॥ ५८ ॥ धूमा तर्ज्जनिश्लाहितहस्ता विषदलैः समाहिषाज्यैः। होमाच मरिचमर्षपचक्मिरजाक्धिरसेचितैरटयेत्॥ ६०॥ शिखिशूलकराग्निनिभा सर्वपतैलाक्तमत्तवीजेशः। मित्चैळी राजियुतै हीमादहितान् विमोहयेहुगी ॥ ६१ ॥ क्षणा शूलासिकरा रिपुदिनहची इवै: समिलवरै: व्रणकदृष्टतसंसिक्ते हीं मान्यारयति मासतो दुर्गा ॥ ६२ ॥ नचलव्रचसमिधी मरिचानि च तीच्यान्तिङ्गकलानि। मारणक्यीणि विहितान्यारुष्करस्रेहिसत्तानि ॥ ६३॥ नचत्रवस्मिमां विलिखितसाध्याभिधानकसीवताम्। सचतुश्वलारिंगच्चयुजां होमकसी मारणकरम्॥ ६४॥ मरिचं चीद्रसमेतं प्रत्यक्षुष्पीपरागसिक्षनम् । उणामः:परिनुनितं प्रसेचयेद्यत्वसपुत्तत्या ॥ ६५ ॥ हृदये वदने च रिपो: समुखत: संप्रतिष्ठिते वायो:। जूर्यभिभूतोऽरिः स्थात्तत्बयनात् पत्तमात्रकान्स्त्रियते ॥ ६६ ॥ सैव प्रतिक्रतिरसकत्तव्यतिष्ठितसमीरणा च विगद्धिया। तीन्यस्त्रहालिप्ता विलोमजापेन तापनीयाम्नी ॥ ६० ॥

<sup>(</sup>१) "निम्बच्छेर्मेषष्टतैः" इति पाठानारम्।

विधिना ज्वरविद्य: स्यादपवनहोमेन हानिरङ्गस्य। मर्ज्ञा इसा मरणं प्राप्नोति रिपुर्न तत्र सन्देहः॥ ६८॥ प्राक्षीतान् भूतवणीन् दश्रदश्युगशी विन्दुयुक्तान्नमीऽन्तान् योनेर्मध्यासिमध्येष्विप पुनरय संखाप्य भूताभवर्णान्। वर्णेंस्तैः साकममनेर्मनुमपि कुलियायैः स्विन्नैः समितं कुर्यात् कर्माणि सम्यक् पटुविशदमतिः स्तमानादानि मन्त्री॥ ६८॥ उदहादिलला: कोर्णांसी चतुर्घार्णकावसी धाराम्। दृष्ये दितीयरचा वद्गेरदन्दयोनिकादियसाः॥ ७०॥ मरुतः कपोलविन्दुकपञ्चमवर्णाः ग्रन्तौ तथा व्योन्नः। मनुषु परेष्विप मन्त्री करोतु कर्माणि तस्य संसिद्धे ॥ ७१ ॥ उनात्तव्वेतनेतदुमभवसमिधां सप्तसाहस्रकान्तं प्रत्येकं राजितेनानुनितमय इनिसाहिषाच्यामुतं वा। क्षणाष्ट्रम्याद्यमेवं सुनियतचरितः सप्तराचं निशायां निःसन्देहीऽस्य प्रवृस्यजित किल निजं देहमाविष्टमोहः ॥ ७२ ॥ सामुद्रे च सहिंगुजीरकविषै: साध्यर्चवृचाकृतिं क्रात्वाधीवदनां जले घटकटा हादि श्रिते काययेत्। सप्ताचं ज्वलनं जपन् विषतरोर्यध्या भिरस्ताड़नं कुर्ळ्वन् सप्तदिनान्तरे यमपुरक्रीड़ापर: स्यादरि:॥ ७३॥ त्रक्षेसन्दनवडपनगम्खयस्ताङ्गिमा**शास्व**रं न्यग्व त्रां तिलजा धुतं विषद्यतं दीप्तं करेभी खतः। वायुप्रेरितवक्किमण्डलमहाज्वालाकुलास्यादिकं ध्यायन् वैरिणमुत्चिपेत् जलमम् मन्तं जपन् मत्यवे ॥ ७४ ॥ श्राद्रीश्वकीऽग्निमनुना त्वथ सप्तराचं सिडार्थतैललुलितैर्भरिचेर्नुहोतु। श्रारभ्य विष्टिदिवसेऽरिनर: प्रलाप-मूर्च्छान्वितेन विषयीक्रियते ज्वरेण ॥ ७५ ॥

तालस्य पत्रे भुजपत्रके वा मध्ये लिखेत् साध्यनराभिधानम्। त्रयाभितो मन्त्रिममं विलोमं विलिख्य भूमी विनिखन्य तत्र ॥ ९६ ॥ श्राधाय वैखानरमादरेण समर्च सम्बद्धरिचैर्जहोतु। तीव्रो ज्वरस्तस्य भवेत् पुनस्तत्तोये चिपेदश्यतमः स भूयात् ॥ ७० ॥ सिंह्स्यां ग्ररनिकरै: क्षग्रानुवक्कैर्धावन्तीं रिपुमनुधावमानमेनाम्। संचिन्ख चिपतु जलं दिनेशविस्बे ज्ञामं मनुमपि चाटनाय शीव्रम्॥ ७८॥ काला खाण्डिलमण्डले भगवतीं न्यासन्नमाद चेयेद् गत्थादी: पुनरत्थसा च विकिरेनान्ती निशायां विलम्। जया मन्त्रममुख रोगसहिताः लत्या निकत्या कता-स्तांस्तान् भूतिपिशाचवैरिविह्नितान् दुःखानसी नाशयेत्॥ ७८ ॥ विधिवद्भिज्वाच्यानसम्बद्दमाराध्य गन्धपुषाद्यैः। सन्धासु जपाच मनुरयमानाङ्घितसर्व्वसिडिन ल्पतरु: ॥ ८०॥ वसुमरसलुनितनोणैर्वारणवदनो जुहोतु सन्धास । मन्तार्थसंख्यमग्नेरैकीन द्रावयेदरीनचिरात्॥ ८१॥ श्रु वै व तर्ष्डु लैरथ इविरपि निष्पादा पञ्चगव्यमपि। सप्टतेन तेन जुडुयादष्टसहस्रं समितसम्पातम् ॥ ८२ ॥ प्राशितसम्पातस्य स्याद्रचा सर्वयैव साध्यस्य। प्राङ्गणमन्दिरयोरपि निखनेत् हारेऽविशष्टसम्पातम् ॥ ८३ ॥ क्रत्या नम्बति तस्य वीचितेन ग्रहादयो भीत्या। कत्तीरमिति कुपिता कत्या सर्वात्मना च नागयित ॥ ८४ ॥ ब्रह्मस्मलकान्ते मन्त्रितमः सप्तसप्तकोष्ठयते। कोणोदराणि हिला मायावीजं सकामं मध्यगत ॥ ८५॥ विलिखेत क्रमेण मन्त्राचरांच शिष्टेषु तेषु कोष्ठेषु। तत्र मक्तः प्रतिष्ठां विधाय निधाय विक्रमपि जुडुयात् ॥ ८६ ॥ श्राज्येनाष्ट्रसहस्रं फलकोपरि सम्यगात्तसम्पातम्। विप्रतिपत्तिधरायां निखनेन्नश्यन्यपद्रवाः सदाः ॥ ८० ॥

सिकताचरगव्यासमस्दां प्रतिष्ठा विधीयते सिडै।। प्रखादकघटमाना ग्टहपुरराष्ट्राभिगुप्तये सिकता: ॥ ८८ ॥ मध्येऽष्टामान्तासु च कुर्ग्डानामारचय्य नवकम्पि। विधिना निवपेत् क्रमगः सिंहधनुण्छागयायिनि दिनेशे ॥ ८८ ॥ तिथिषु च (१) कालाष्ट्रस्यां मेषु विशाखाग्निसूलभाग्येषु । वारेषु मन्दवाक्पतिवर्जाः सर्वे प्रश्चस्ते तथा ॥ ८०॥ हस्त यव गम घासु प्राजापत्ये च कसी क्रवीत । हादगसहस्रसंख्यं प्रजपेद्गायतसपि यथोत्तम् ॥ ८१ ॥ मध्ये च सूलमनुना तदायुधेरष्टदिन्न चन्नाचै:। सक्तपालान्तैः प्रथमपि संख्यापनकार्यः निगदितं विधिवत् ॥ ८२ ॥ तास्ताञ्च देवता ऋषि परिपूच्य यथाक्रमेण मन्त्रितमः। क्यांद्रलिं दिनग्रहकरणेभ्यो लोकपालराग्रिभ्य: ॥'८३॥ सिकताषोड्यकुड्वं ब्रह्मद्रमभाजनेऽवगव्यातम् । निर्वपति यदि विधिना तं देशं ग्रामं वारोति चतुरव्दात् ॥ ८४ ॥ चर्कें (जस्थे (ब्यगायासपरिमितजलायां समादाय मुद्दा: सम्यक् संग्रोषियत्वातपमनु सिकताः शूर्पको पैर्व्विशोध्य। संग्रुडे पञ्चगव्ये सुमतिरथ विनि: विष्य ता: कुश्मसंख्या मन्तामी मन्त्रजापी दिजतरसमिधा भर्ज्जयेत् कार्यहेती: ॥ ८५॥ एवं चटुपलयोरधः संखाप्यन्ते सपच्चग्यास्ताः (२)। वसुधाविप्रतिपत्तिचयच पुष्टिच कुर्व्वते क्रमशः॥ ८६॥ रयचरणदरगदास्बुजहस्ता निष्टप्तगातकुश्वनिमा। सप्टतपयोऽन्योहोमान्महतीं लच्मीं समावहेंह्गी ॥ ८० ॥ ब्रीहिभिरनै: चीरै: सिमिद्विरपि दुँग्धवीरुधामाज्यै: । मधुरतयमधुरैभीहती सहिं करोति इतिविधिना ॥ ८८ ॥

<sup>(</sup>१) "रातिषु तु" इति याठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "एवं स्टुपनचरवः संस्थायने सपञ्चगव्यासे" इत्यपि पाठानारं हस्यते।

यद्यद्वाञ्कित पुरुषस्तत्तदमुष्य प्रभावतः साध्यम्।
सग्रहनवनाव्यां सिगिरिपुरयामकाननां वसुधाम् ॥ ८८ ॥
साहिभषोपलमुद्धं दह्यति हि सितमानयत्नमेतेन ।
एवं प्रोत्यापयति च मन्त्रेणानेन निश्तिधीभान्ती ।
पुंसा केन कियदा मन्त्रस्थाख्यायतेऽस्य सामध्यम् ॥ १०० ॥
तस्मादेनं मनुवरमभीष्टाप्तये संयताका
जप्यानित्यं सहतविधिमप्यादरादर्चयीत ।
भन्त्या कुर्य्यात् सुमितिरभिषेनादिकं कभाजातं
कर्त्तं वान्यत् प्रवणमितरत्वेव भन्नः सदा स्थात् ॥ १०१ ॥

॥ \* ॥ इति यीप्रपश्चसारे निंगः पटनः ॥ \* ॥

### एकचिंशः पटलः।

त्रयाभिवच्ये महितस्य मन्त्रस्यानुष्ट्रभः संग्रहती विधानम् । ऋषादिकौरङ्गपदैर्यथावदीचाजपाची हवनक्रमेण ॥ १ ॥ ऋषिरभिहितो वसिष्ठम्बन्दोऽनुष्टुप् च देवता रुट्रः। नाम्बनपदादिकः स्थानानुनानुनैव षङ्क्षकृप्तिरिच्च कथिता॥ २॥ तिभिस्त वर्णे ईदयं शिर्य चतुर्भिरष्टाभिरथो शिखा च। उतां नवार्णै: कवचं तथाचि पञ्चार्णकं त्रास्वकासस्त्रमाहः॥ ३ ॥ चरणायसन्धिगुच्चाधारोदरहृदयकन्धरेष पुनः। वाह्नोः सन्ध्यगास्यघाणदन्युतिस्मार्गेषेषु ॥ ४ ॥ वर्णीन् न्यस्य शिरोभ्रूदम्बन्नगबन्ददुदरगुद्धीषु । जर्वीर्जान्वोः पदयोः पदैस मनुवित् क्रमेण विन्यस्येत्॥ ५॥ श्रच्छः खच्छारविन्दिस्थितिरभयकराङ्गस्थितं पूर्णेक्रुभं द्याभ्यां वेदाचमाले निजकरकमलाभ्यां घटौ निखपूर्णी। द्वाभ्यां तो च स्रवन्ती ग्रिरिस ग्रियक्तावन्ध्रे प्रावयन्ती देहं देवो दधान: प्रदिशतु विशदाकल्पजात: त्रियं व: ॥ 🗧 ॥ प्रासादीको च पौठे गव्येकी दुग्धतस्कायायेकी। संपूर्य कलगमिसन् महेगमावाद्य पूजयेइत्या ॥ ७॥ त्रङ्गेराचार्काद्यै: पुनरावृतिरष्टभिर्द्धितीया स्थात्। मन्त्रार्थेशितिभिः स्युः पुनश्चतस्त्रो दिशापवजादीः ॥ ८॥ त्रर्वेन्द्रधरणितोयान लेरवियदात्म संज्ञकास्ते च। यानुष्ट्रभिमत्यष्टावरणं प्रोत्तं विधानवरमेवम् ॥ ८ ॥ रमा राका प्रभा ज्योत्सा पूर्णीवा (१) पूरणी सुधा। विम्बा विद्या सिता प्रच्वा सारा सत्या (२) भिवा निमा ॥ १०॥

<sup>(</sup>१) "ज्योत्स्नाऽपर्णीषा" इति पाठान्तरम्। (१) "सन्त्या" इति पाठान्तरम्।

श्रार्द्रा प्रज्ञा परा मेधा कीर्त्तिः (१) गान्तिर्धृतिकैतिः । धरोमा पावनी पद्मा शान्ताऽमोघा जयाऽमला ॥ ११ ॥ हातिंग्रदिति निर्दिष्टाः गत्तयोऽनुष्ट्भः क्रमात्। शिवानुभावती नित्यं जगदाप्याययन्ति याः ॥ १२ ॥ इति परिपूज्य महेगं कलगजलै: समभिषेचयेच्छिप्यम्। कनकां ग्रकरता ये गुरुमिप परिपूच्य मनुमतः सिडी (२) ॥ १३ ॥ प्रजपेत्तचाहत्या द्रव्यैर्जुड्याज्यपावसाने च। विल्वपनामी खदिरवटसिंहार्घदीम्बदुम्धानि ॥ १४ ॥ दिध द्रवेति दशैतान्याच्यसमेतानि होमवस्तुनि। एकोकगः सहस्रं दशभिर्हुत्वा प्रतप्ये विप्रांय। भवति नर: सिडमनुर्भन्तेण च सर्व्वकर्भकर्त्ता स्थात् ॥ १५ ॥ विस्तैरयुतं इला महतीं लच्चीमवाष्ट्रयादिपः। ताविहर्षिजवन्नै हिंज: सियं पुष्कतासवाम्रोति ॥ १६ ॥ खदिरसमिद्युतसोमात्तेजोबनपुष्टिमाप्नुयादिष्टाम्। न्ययोधायुतहीमादनधान्यसमृद्विमिति न चिरेण॥ १०॥ श्रयुतं तिलीः प्रजुह्नत्रपमृत्योः पामनो विमुत्तः स्थात् । सिडार्थायुतहोमैर्वेरिणमपस्त्युमपि विनागयति ॥ १८ ॥ पायसहतेन परमां रमामयायुर्वभो लभेकार्चः। दुग्धहुताच्छान्ति: स्यात् परकत्या नम्यति त्रियं नभते॥ १८॥ दिधि हो मतोऽत्रवान् स्थात् संवलनकरं च तददन्ति बुधाः। दूर्वायुतेन जुह्नन् रोगानिकीस्य सर्वमपस्युम्। गर्बितधीरव्दानां विप्रवरः सर्व्वया गतं जीवेत्॥ २०॥

<sup>(</sup>१) "कान्तिः" इति पाठांनरम ।

<sup>(</sup>२) "सिडम्" द्रति पाठालरम्।

निजजन्मदिने पयोऽन्धसा वा शतवीर्थ्यात्रितयैः पयोष्टतात्तैः। जुडुयाच शतं च विंशतिं यः स लभेदायुररोगितां चिराय॥ २१॥

काश्मय्यदारुसमिधां विश्वतं समेत-

सिंप: पयोऽन्नसिंहतं निदिनं जुहोतु। विप्रान् प्रतर्ध्यं च गुरून् परिपूच्य सम्य-

ग्दीर्घ विमुत्तगदमायुरवासुकामः ॥ २२ ॥

साला चार्कमुखोऽभासि स्थित इसं मन्तं सहसं जपे-दायुष्यं प्रतिपर्व्व दुग्धहविषा होसो सहायीपदः। लाजाभिनिजवाञ्चिताय हवनात् कन्याग्र संदीयते

स्वादत्तस्तनजदुद्दीमविधिना वर्णान् वर्षे स्थापयेत्॥ २३॥

गायचिवर्षपरिपूर्णतनुश्व भानु-

स्तिष्टु विशिष्टमिस्मा महितः क्ष्यानुः।

यानुष्टुभाचरसमग्रहिः ग्रगाङ्गो

दयः समुद्यतममी परिवाञ्कितं वः ॥ २४ ॥

एभिस्तिभिसीनुवरैसु शतासराखो

मन्त्रोऽभिकाङ्कितफलाप्तिदकामधेनुः।

प्रोत्तो हिताय जगतां सुनिभिः कपाई-

वित्तेयंथोक्तमय संग्रहती वदामि ॥ २५ ॥

च्रयायाः पूर्वोत्तास्त्रिविधाः सुर्द्धत्रयोदग्रिमर्व्वणैः।

शिर एकादशभिश्व दाविंग्रद्भिस्तथा शिखा कवचम्॥ २६॥

नयनं पञ्चदशार्थैः ससप्तिभिईश्रीभरस्त्रमङ्गविधिः।

विन्यासच मन्नां मन्तज्ञ: पूर्ववत् क्रमात् कुर्यात् ॥ २०॥

स्मर्त्तव्या खिललोकवर्त्ति सततं यज्जङ्गमं स्थावरं

व्याप्तं येन च यत्रपञ्चविहितं सुतिष्व यत्सिहित:।

यहा स्थात् प्रणवित्रभेदगहनं शुत्या च यद्गीयते

तदः काङ्कितसिद्धयेऽसु परमं ज्योतिस्तयोसं महः ॥ २८ ॥

लचायतो जपविधिः शताचरस्याय होमविधिरताः। अयुतावधिको द्रव्यं दौग्धान्नं सर्पिषा समायुक्तम् ॥ २८ ॥ सीरे पीठे पूजाप्रोत्तरिङ्गेः समावृतिः प्रथमा । प्रह्वादिन्याद्याभिस्तिस्तः प्रोत्ताः क्रमात् समावतयः ॥ ३०॥ पञ्चम्यावृतिरुक्ता तेष्ट्भ द्व जागतादिभिस्तदतु। स्याच रमादिभिराद्यतिचतुष्कमुक्तं दशस्यघेन्द्राद्यैः ॥ ३१ ॥ इति ग्रताचरमन्त्रसमर्चना निगदितं इयावरणायुधैः। प्रभजतामभिकाङ्कितसिद्धये निखिलसंस्तिमोचपदाप्तये॥ ३२॥ दुग्धा तेर्जु हुयात् सहस्रमस्ताका ग्लैस दीर्घायुषे दूर्व्वाणां वित्यैस्तया प्रतपय:सिक्तेर्वतेनैव वा। नची नोननदेश गोणर्चिभिस्तिखाद्युतैस्त्या रतीरत्यलकीस्तदक्ति विकचैर्वेल्वै: प्रस्तैरिव ॥ ३३ ॥ अनुदिनमय शान्ये (१) संयताका सहस्रं प्रतिजुद्दुत् तिलैळी मन्वविनासमेकम्। श्रपि दिनकरसंख्यान् भोजयीत दिजातीन् विविधरसविशिष्टैभेक्तितो भोज्यजातै: ॥ ३४ ॥

विवधरसावाग्रष्टभाक्तता भाज्यजातः ॥ ३४ ॥

गतं गतं प्रातरतन्द्रितोद्यतो जपेह्विजो मन्त्रममुं ग्रताचरम् ।

ग्रारोग्यजुष्टं बहुलेन्दिरायुतं ग्रतं प्रजीविच्छरदां सुखेन सः ॥ ३५ ॥

प्रणवव्याहृताद्या व्याहृतितारान्तिका च मन्त्रिवरैः ।

जप्या ग्रताचरी स्थादिह परलोकप्रसिद्धये दिनगः ॥ ३६ ॥

मनुममुमय ग्रान्यै तत्पदायं प्रजप्याद्-गदगणरिहतायाप्यायुषिऽनुष्ट्वाद्यम् । विमन्तमतिररातिष्वंसने निष्टुवाद्यं दिनमनु दिनवक्को वस्तरं संयतासा ॥ ३० ॥

<sup>(</sup>१) "अहदिनमध्यान्यै" इति पाठान्तरम्।

यताचरमनोरयं क्रम उदीरितः संग्रहाइनिद्यमतिन्द्रतो दिनग्र एव मन्त्री रहः।
श्रमीष्टपालसिद्धये सुयग्रसे च दीर्घायुषेऽप्यग्रेषजनरज्जनाय चिरमिन्दिरावाप्तये ॥ ३८ ॥
संवादस्क्राविहितं विधानमथ साङ्गदेवतारूपम्।
वच्चामि साधकानामनुदिनमभिवाञ्कितप्रदानकरम् ॥ ३८ ॥
ऋषिरिप संवलनोऽस्थानुष्टुप् सित्रष्टुतुच्यते कृन्दः।
संवादायः प्रोक्तः संज्ञानाद्यस्य देवता चाग्निः॥ ४० ॥
बद्धास्थो हृदयमनुः ग्रिरस्य विष्णूतदः स्थादिह तु ग्रिखेष्वरस्य वन्धः।
नेनत्वे भवति सदाग्रिवस्तथास्तं सर्वाक्तित्थय कथितं षड्ङ्मीवम् ॥ ४१ ॥
धवलनिजनराजचन्द्रमध्ये निष्णं

करविलसितपाशं साङ्गशं सामयञ्च ।
सवरदममलेन्द्रचीरगीरं विनेतं
प्रणमत सुरवक्तं मङ्गु संवादयन्तम् ॥ ४२ ॥
सहस्रकाणां दशकेष्यतुर्भिरयो सहस्रेष चतुर्भिरन्वितम् ।
जपेनानुं सम्यगयाभिदीचितः पयोऽन्धसाऽन्ते जुहुयाह्शांशकम् ॥ ४३ ॥
यजेत् पुराङ्गेष तदर्चनाविधी पुनर्हितीयावरणेऽग्निमूर्त्तिभिः ।
श्वनन्तरच्च विदशेष्वरादिभिः क्रमेण विद्वं विधिनेति पूजयेत् ॥ ४४ ॥
संवादस्रके विधिनेत्यनेन संसाधिते कर्मा करोतु मन्त्री ।
चतुःशतचापि दशोत्तरेण चतुषतुष्कं प्रजपेद्रुनेच ॥ ४५ ॥
पायसेन मधुरत्रयभाजा विप्रराजतक्जैः कुसुमैर्व्वा ।
सर्पिषा स्तमजव्यसमिद्रिक्वंव्वित्यये प्रजुहोतु ॥ ४६ ॥
जुहुयात् कलाचतुष्कैः प्रत्यृवमायोज्य कादिवर्गचतुष्कैः ।
तदच पयश्वादीर्व्वर्णैः संयोज्य पूर्व्वसंख्यकं मितमान् ॥ ४० ॥
तदद्वं प्रतियोज्य निष्टुप्पादांच पूर्व्वसंख्येन ।

ज्हुयात् सर्पि:सितां पायसमिचिरेण कार्थ्यसमवास्ये ॥ ४८॥

प्रतिपादमयार्कपादं प्रतियोज्य जुहोतु पूर्व्ववस्रतिमान्। तेनाभीष्टावाप्तिनीचिरेण नरस्य हस्तगता ॥ ४८ ॥ श्रवरपादिवष्टुव्युक्तैः स्क्रीसु पूर्व्वसंख्येन। जुहुयात् समाजरूपं संवादियतुं प्रतर्पयेद्वाद्धिः ॥ ५० ॥

उदिश्व यद्यदिष्ठ मन्तितमो जुहोति स्तौरमीभिरुदितैस्तिविधेश्व मन्तै: । व्यस्तैर्यथाविभवतो विधिवत् समस्तै-स्तत्तस्य सिध्यति समयमयत्तमेव ॥ ५१ ॥

क्याक्णी भ्रवास्ताद्या या सा तिष्टुव्निगद्यते।

ऋषिर्वसिष्ठस्तिष्टुप् च छन्दो वारीट् च देवता ॥ ५२ ॥

घष्टिभः सप्तभः षड्भिः पुनस्ताविद्वरचरैः।

षड्ङ्गानि विधेयानि तन्मन्त्रसमुदीरितैः ॥ ५३ ॥

घङ्गानि विधेयानि तन्मन्त्रसमुदीरितैः ॥ ५३ ॥

यङ्गुत्व्यगससम्प्राधिवसंज्ञाधारनाभिष्वयो

कुचौ पष्ठद्वदोक्रोजगलदोःसम्यगवक्तेषु च।

गण्डप्राणविलोचनयवणयुग्मूमध्यमस्तेषु के

सर्वाङ्गेषु तथा न्यसेदिशदधीर्व्यर्थर्म्नः क्रमात् ॥ ५४ ॥

श्रच्छांश्रकाभरणमात्यवित्तेपनात्यः पाशाङ्ग्रगभयवरोद्यतदोःसरोजः। स्वच्छारविन्द्वसतिः सुसितः प्रसन्नो

भूयादिभूतिविधये वर्षायिरं वः ॥ ५५ ॥
यद्गैरष्टिभिर्दिभाधिपैः समिभपूज्य वारीणम् ।
कलणजलैः पुनरिभिषिश्चेत् परमगुरुक्मैन्त्रजापिनं ग्रिष्यम् ॥ ५६ ॥
वस्रभिः प्रसाय देशिकमय शियो मनुमिमं जपेक्कचम् ।
ज्ञुद्याच दुम्धपक्चेरत्रेरयुतं छताप्नुतैर्मितमान् ॥ ५० ॥
स्टिगियस्णमोचनी स्थाज्ञपैर्श्वतेस्तर्पणैय मन्त्रविदः ।
संप्राप्तदुर्गतरिप सद्यो द्वद्याञ्च संवहित्वसीम् ॥ ५८ ॥

इचीः सितस्य शकलेष्ट्रेतिसक्तैर्ययतुर्हिनं जुड्यात्। सक्ताेपद्रवमान्ये तयर्णमुत्तये च सम्पदे सुचिरम्॥ ५८॥ वेतसमिदयुतहुतादृष्टिमकालेऽपि वितनुते वर्णः। गव्यचीरसमेताचिदिनक्षताहिनसुखेषु सुदितमना: ॥ ६०॥ शतभिष्ठि समुदितेऽर्के चतुःशतं पायसं हुनेत् सप्टतम्। **ऋणमोचनाय लच्छीर जनसंवननाय (१) शुक्रवारे च ॥ ६१ ॥** पाशनिवडं वैविणमङ्ग्यसंप्रोतमञ्जुधीः पारे। ध्यायन् परे चिपन्तं वरुणं जुहुयाच तथा प्रजपेत् ॥ ६२ ॥ पाश्रनिबद्धं वैरिणमसिनाच्छिदाशु नाश्यन्तमसुम्। ध्यायन् वेतससिमधो गोमूतयुता हुनेत्तदपहत्यै ॥ ६३ ॥ दौग्धानैभृगुवारे प्रतसंसित्तैः क्षतश्च हवनविधिः। ऋगमोचद्य विविधीपद्रवशमनकद्रमाकरः प्रोतः ॥ ६४ ॥ पश्चिमसन्ध्यासमये पश्चिमबदनोऽनलं ससाराध्य (२)। ऋचमेनामभिजप्याचतुः ग्रतं सकलदुः खग्रमनाय ॥ ६५॥ शालीवृतसंसिक्ताः सरिदन्तरितो जुहोतु परसेनाम्। संस्तभयितं तिदिनं सुमना मन्ती चतुःशताव्या ॥ ६६ ॥ प्रत्यसुखोऽय मन्त्री प्रतर्पयेदा जलैः सुश्रदतरैः। यः स ह्यपद्रवाणां रुम्यानिचयं सियं समृच्छिति च ॥ ६० ॥ बहुना किमनेन मन्त्रिमुख्यो मनुनाश प्रसाधयेदभीष्टम्। हवन क्रिययाऽय तर्पणैळी संजपै: पाशस्ती महामहिका: ॥ ६८ ॥

॥ \* ॥ इति स्रीप्रपञ्चसारे एकतिंगः पटलः ॥ \* ॥

<sup>(</sup>१) "बदनाय" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "समाधाय" द्रति वा पाउः।

## दाविंगः पटलः।

----

यय यन्त्रविरचनाभिर्यान्त्रविशेषान् बहुप्रकारयुतान्। कथियथे मन्वविदामेहिकपारित्रकाप्तये सुधियाम्॥१॥ निगुणितसंत्रे मायासङ्गतकोणे तयाभिसंवीते च। या या विशेषक्रिास्तां तामपि संग्रहेण समभिदधे॥ २॥ कोणोत्तसितसुधाचरगलदस्तरस्तितिवज्ञिपरिवीताम्। विन्दोर्भध्यगतवीजस्थितां सुधाधारया परिस्तया ॥ ३ ॥ पूर्णसमुद्रारन् साध्यतनं संसारव्किरसि बधात्। तेनारोगी पुरुष: प्रज्ञावान् दीर्घमायुराम्नोति ॥ ४ ॥ शीतांश्रमण्डलस्यं कूर्यमत्त्रशीत्तकोणलसितमिदम्। शीतप्रलिप्तजप्तं कप्टतं च शिरोक्जात्तिहरम्॥ ५॥ तद्यन्तयुगं विलिखेदभिलिषितसाध्यसाधकाख्ययुतम्। साध्यमधस्तात् कला बद्धात्र स्वित साधको नित्यम्॥ ६ ॥ विधिनानेन तु सदाः साध्योऽस्य वशे भवेदयह्नेन। तत्तु खनित्वागारे तत्रात्रं सिडमत् (१) वश्यकरम् ॥ ०॥ साध्याख्यां यतिवज्ञी नरहरिमपि रस्वतये च विशक्ती कमालिखाय लोष्टे सततगमपि संस्थाप्य जया खगत्या। त्रागारे स्थापयित्वा नरमुदकनिधियमपात्रे लिखित्वा दीप्तामनी तापयित्वा स्त्रियममलिधयः सम्यगाकर्षयेयुः॥ ८॥ तिगुणितविहिता विधयः षड्गुणिते च प्रयोजनीयाः स्यः। रचानमीणि विहितं तलायः प्रचुरमन्त्रयुक्ततया ॥ ೭॥

<sup>🛊) &#</sup>x27;'सिडमाइः" इति पाठान्तरम्।

पाशाष्टाचरवीतश्रातिदहनप्रीतासि साध्याह्यं श्राति श्रीसारसंहतं कुयुगरन्धाबहचिन्तामणि। दुर्य षडुगुणितं विलिख्य जिपतं मन्त्री द्धानीऽसल-द्राज्ञां वामदृशां प्रियो भवति संग्रामे पुरे वा चिरम्॥ १०॥ चिन्तारताश्रितासितियुगमय तृसिंहावतान्तः स्ववीजं पादः साध्याभिधानं विहरिप लिपिभिः प्रानुलोमाभिवीतम्। च्याविम्बदन्दरसृपरचितचतुरणं यहीनादसूत-व्याधिन्नं यन्त्रमिन् क्ततक समिविधर्गर्भरचादिकारी (१) ॥ ११ ॥ द्वादशगुणितेऽस्त्रिलमनृसिंहवीजं महेन्द्रपुरवीतम्। भौतालिप्तं पुरलघुधूपितमन्तः प्रवद्यवर्भयुतम् ॥ १२ ॥ चतसृषु दिन्नु निखन्यात् सीमाद्वारतीरणाधी वा। देशाभिगुप्तिरेषा गुप्ततमा स्रिभिः पुरा प्रोत्ता ॥ १३ ॥ श्रनदन्तिशाकुशीतैर्भस्णोपदे (२) विनिख्य यन्त्रमिदम्। सेरस्थापनक मा प्रतिज्ञ प्राङ्गणे खनेनान्वी॥ १४॥ तत्र विश्वन्ति न चौरा ग्रहक्तलाः स्यानिकेतरचा च। श्रमाभिपातवारणमभिव्वज्ञिः सम्पदाभावेदचिरात् ॥ १५ ॥ तहद्घटार्गलाख्यं यन्त्रं नीले विलिख्य पद्दवरे। मोचकसाध्यप्रतिक्षतिहृदये गुलिकां विधाय नि:चिष्य ॥ १६ ॥ तिमधुरयुत्ते पाने विन्यस्याभ्यर्थं गन्धपुष्पाद्यैः। वितमिप विकिरेद्राचिषु सप्ताहादानयेद्वधूमिष्टाम् ॥ १०॥ तामेवाय प्रतिक्षतिमग्नी किच्चित् प्रतापयन् जप्यात्। श्रातिं पाशाङ्क्षमनुसाध्याद्वविदर्भितां समाहितधीः ॥ १८ ॥

<sup>(</sup>१) "गर्भरचाधिकारी" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>३) "मस्यो पट्टे" "मस्यो पदे" वा इति पाठान्तरम्।

विधिनासूना निरावाहिकितधियमपि सुराहनां मन्ती। आकर्षयेनिजवाञ्छाप्रदायिनीं मदनवाणविह्नलिताम्॥ १८॥ यन्त्रं तदेव लाचातासावीतं निधाय कलगजले। ज्या भात्महस्त्रमिभिषिचेद्रजतकाचनाभ्याच ॥ २०॥ तद्विधाय कलगं तद्यन्तं धारयेत् पुनर्नित्यम्। वाञ्चितसिद्धिं लभते भत्त्या प्रणमन्ति देवता ऋषि तम् ॥ २१ ॥ यन्तं तदेव मन्दिरभित्तावभित्तिख्य पूजयेहिनशः। चौरादिभूतनागा ऋषि तं देशं न वीचितं शक्ताः॥ २२॥ त्रालिख्य वीरपट्टे यन्त्रिमदं खमस्तकार्पितं कला। युध्यन् प्रत्यिंनमपि इला यात्यत्रणाङ्कितो योदा ॥ २३ ॥ गजमदविलिखितमेतद्यन्तं जप्तच मस्तके न्यस्तम्। करिणीमपि मदयेत द्राक चण्डतरे का कथा करिणवरे ॥ २४ ॥ बहुनिति भाषितेन किमेभ्यो मुख्यं न किमपि च यन्त्रेभ्यः। तसादमूनि सिद्धार्थाणि च विखवण्यमिच्छिद्धिः ॥ २५ ॥ गजम्गमदकाश्मीरैभेन्तितमः सुरिभरोचनायुक्तैः। विलिखेदलक्षकरसालुलितैर्यन्ताणि सकलकार्यार्थी ॥ २६ ॥ राज्या पट्संयुतया सपाशशत्यङ्गेन मन्त्रेण। स्वादत्तयाभिजुह्वन् निम्युव्वींगांस्तयोर्व्वगीं वगयेत् ॥ २० ॥ हृत्रेखाग्निस्यसाध्याह्वयमय वहिरां क्रीं वृतं विक्रिगेह-इन्डास्त्रिसस्तिकाच्यं प्रतिसिखतु दसे यन्त्रकं नागवन्नगाः। जक्षा शक्तिं तु पाशाङ्गलिपिसहितां तापयेहीपवक्री नतं भत्त्या नताङ्गी सारशरविवशा प्रेमलोलाभियाति ॥ २८॥ श्रातिस्थं निजनाम विज्ञभवनद्वन्दीदरे मानायं वीजं साध्यविदर्भया परिष्ठतं शक्त्या विहः पार्थिवम् । तलोण सारमन्यपुष्टनयनप्रोसी: पुन: काएकी-स्ताम्बूने निषिताभिजप्तमदयेद्योषियानीमोहनः ॥ २८ ॥

शत्यन्तः स्थितसाध्यनाम परितो वीजैश्वतुर्भः समा-वढं शिक्तमनीमवाङ्कुशिलिपिप्रोन्धिः समाविष्टितम् । शास्त्रस्थे प्रतिलिख्य पिष्टिविक्तते प्राणान् प्रतिष्ठाप्य च विखादौ परिभन्धे तत्समदतः साध्यो वशे तिष्ठति ॥ ३०॥ सान्तं शिखीलवयुतं दह्वनांश्रसाध्यं मायांश्रसाधकमथाभिवृतं कालाभिः । साध्योज्ञसिद्दसुखशूलिमदन्तु भर्त्तुर्यन्ताद्वयं नरनताङ्किवशीकरं स्थात् ॥ ३१॥

मृत्वाराङ्ग्लिकात्त्रया सक्तकलासान्तर्व्वसायुक्तया साध्यसाङ्गिरजोयुजा सदुसदा लृप्तस्य शितं हृदि। रूपस्याभिविलिख्य तिहवरके साध्यन्तदौरान् प्रति-ष्ठाप्याजप्य निखन्य तत दिनशो मेहेचिरं वश्वकत्॥ ३२ ॥ वामाच्याः प्रतिलिख्य नाम निशया वामी हरेशे निशा-मध्ये वामकरेण संशितमतिः संद्वादयंस्तनाः। पूर्वं रुट्रपदं ततश द्यिते योगी खरि लिन्द्रम-मन्तं जप्यति चेदनङ्गविवशां सद्यः प्रियामानयेत् ॥ ३३ ॥ मायाहृदीरयान्ते ब्रह्मश्रीराजितेऽचरान् प्रोक्षा। राज्युतपूजिनेऽर्णान् जये सविजये सगीरि गान्धारि ॥ ३४ ॥ विभुवनवग्रद्भरीति च सर्व्वलोकान्तिके वग्रद्भरि च। सर्व्वस्त्रीपुरुषवग्रङ्करि सुदुवे वागचरान् प्रवीसा ततः॥ ३५॥ मायाहिठान्तिको मनुरैकाधिकषष्टिवर्णेकः प्रोत्तः। ऋषिरस्याजो निहच्छन्दो गौरी च देवता प्रोता ॥ २६ ॥ सचतुर्देशभिद्देशभिस्त्रवाष्टभियाष्टभिस्तवा दशभिः। एकादगिर्भन्वाचरैः क्रमादुच्यते षड्ङ्गविधिः॥ ३०॥

श्रमकलग्रशिराजन्मीलिरावद्यपाया-क्रुग्रक् चिरकराजा बन्धुजीवाक्णाङ्गी। श्रमरिकरवन्द्या स्त्रीचणा श्रोणलेपां-श्रककुसुमयुता स्थात् सम्मदे पार्व्वती वः॥ ३८॥

अयुतं प्रजपेज्जुहुयाहृतस्नुतैः पायसैईपांशेन । श्राराधयेत्तदङ्गैर्माढभिराशाधिपैर्निशातमनाः ॥ ३८ ॥ तिजतग्डुनकौर्जीगैस्त्रिमधुरसिक्तैः फर्नेथ मधुरतरैः। श्राच्येररुणकुवलयेस्त्रिदिनं इवनिक्रयाशु वश्यकरी ॥ ४० ॥ निखचादिखगतां देवीं प्रविचिन्ख तस्खो जप्यात्। श्रष्टोत्तरशतमङ्कामादी भुवनं वशीकरोत्यचिरात्॥ ४१॥ वर्णादर्वाञ्चन्त्री प्रयोजयेत् साध्यनाम कभीयुतम् । प्रजपेदा इवनविधी वाञ्छितसिद्विप्रदस्त्या मन्तः॥ ४२॥ सतारराजमुख्यन्ते राजाभिमुखिवणैकान्। **त्राभाष्य वश्यमुखि च ज्ञीं श्रीं मारार्णकान् वदेत्**॥ ४३॥ वीसा देवि महादेवि पदं देवाधिदेवि च। प्रोक्ता सर्वजनस्थेति सुखं सम वगं वदेत्॥ ४४॥ कुरु कुर्व्विति ठदन्दान्तिकं मन्त्रं समुद्ररेत्। सप्ताधिकैः सद्यभिस्तया तिंगद्विरचरैः ॥ ४५ ॥ दग्रभि: सप्तभिष्वैव चतुर्भि: करणाचरै:। पच्चभिः सप्तदशभिर्वर्णैरङ्गित्रा मनोः ॥ ४६ ॥ ब्रह्म श्रीमन्तं संप्रोत्ता (१) प्रतिपत्तिरमुख च। मन्त्रस्य जपत्नृप्तिय तथा होमविधिः स्मृतः॥ ४०॥ मन्ती सर्वजनखाने कुर्यात साधाह्यं मनी:। प्रजपे इवने वाय तथा तर्पणक मार्थि ॥ ४८ ॥ देवीधाष्ट्रगतं प्रस्नवदय तिखादुयुक्तं हुनेत सप्ताइं भिसतेन तेन विचितं पुण्डादिकं वश्वकत्। श्राज्येस्तल्तृतहोमपातितसमाजप्तं ष्टतं प्रागयेत् साध्यं निष्परिहारकच्च तदिदं वय्यस्मवेद्देहिनाम् ॥ ४८ ॥

<sup>(</sup>१) "बद्धाश्रीमन्त्रसंशोक्ता" इति पाठान्तरम् ।

शिक्तं साध्यचे वचप्रतिकति हृदि संलिख्य संखाय जीवं ज्ञाखन्याङ्गनिसन्विधिवदनसमाधाय प्रधैर्जवायाः। देवीमन्त्रेण रात्री दशपरश्रतसंख्येस काचन्दनाती-र्दुता तां सप्तरात्रं सरिति निखननादुत्तमं वश्यक्तमं ॥ ५०॥ अनं मह्मनं में देखनाधिपतये समेख्ता। अनं प्रदापयेति च ठइयान्तोऽन्नप्रदायको सन्तः॥ ५१॥ करणेन्द्रियरसधातुद्दयवणैरङ्गस्य मन्वपदै:। दायुतजपाविधरेष दिसहस्त्र हुत्य सर्पिरताभ्याम् ॥ ५२ ॥ दुग्धाची रूप्यवप्राहतकनकमयदीपवर्धे सराकी कल्पद्रयानकाधी मणिमयलसिते वित्तपस्याग्रभागे। त्रासीने भूत्रियौ वाञ्छितवसुनिचयं मन्तिणां संस्जन्यौ मन्त्री संचिन्तयानी जपत् दिनसुखे सम्पर्देऽन्नस्य मन्त्रम् ॥ ५३ ॥ नत्यादिभगवत्यन्ते माहेश्वरिपदं वदेत्। श्रतपूर्णें भिनायान्तो मन्त्रोऽनप्रदसंज्ञतः ॥ ५४ ॥ मायाविहितषड्ङ्गो दिनमुखे जप्यश्र षोड्गसहस्रम्। प्रोतो जपावसाने सप्टतेरनैई गांशको होमः ॥ ५५ ॥ त्रद्रताग्डवविलोकनलोलां भद्रवन्नानयनां (१) भवकान्ताम्। श्रवदाननिरतां जननीं तां संसारन् जपतु चिवदुकुलाम् ॥ ५६ ॥ वैश्ववणः पक्षाग्रः पिङ्गलविविधी तथैव वित्तेगः। सञ्जवरः खाहान्ताः सव्याहृतयः समीरिता मन्ताः ॥ ५० ॥ वित्तेशस्थान्तराले दशवटसिमधः सर्पिषाता विविता होतव्या द्रव्यसिडीं कनकघटकरण्डात्तदोसुन्दिनोऽसी हेमाभो रत्नदीप्तोदरकमलनिधियोतितो रत्नपीठे (२) ध्येयो न्यग्रोधमूले इत्भुजि विदुषा वैखदेवावसाने॥

<sup>(</sup>१) "भद्रवल्लनिसम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "हेमपीठे" इति पाठान्तरस्।

मन्त्रैरतिर्घृतयुतपायसहोमोऽपि मन्त्रिणां विहितः। बच्मेर सप्टतेय तिलैविं व्वसमिडोमतस्त्रयेव फलम्॥ ५८॥ भया तीयेन्दुयुक् सैव विविन्दुईस्पताचरैः। वालिखयोनिर्नत्यन्तो वसुवर्णी मनुर्मतः ॥ ६० ॥ वसुसाहस्रजापश्च तावच्छतहुतो मतः। होम: सर्पिषातानेन वीजेनाङ्गिया मता ॥ ६१ ॥ रत्नस्य गाँशकादी विजन रकमला इचि णादा कि रन्तं वासोराशौ निधायापरममरगुरं पौतवस्त्रादिभूषम्। ध्यायनासीनमप्यापणभुवि शतसंख्यं सविंशलामे वं पीतापुष्पेर्घृताक्तेस्त्रिदिनमय हुनेत् खर्णवस्त्रादिमिडेर ॥ ६२ ॥ वययोरन्तरास्त्रं मे देहि ग्रुकाचरा दिठ:। मन्त्रोऽयुतजपः सपिःसहस्रहवनिक्रयः ॥ ६२ ॥ श्रुकास्ये श्रुक्तपुर्योर्डुतसुजि गुणमः सप्तमोऽप्येकविम-द्वारं होतव्यमेषोऽप्यतिसित्तक्षुमालेपनो वामदोण्णा। वासीरतानि कार्त्तस्मिप सततं साधकाय प्रयच्छन् ध्यातो व्याख्यानमुद्राकलितवरकरस्वापणालिन्दसंस्य:॥ ६४॥ वान्तरस्थोऽहिपो दण्डी वेदान्ते सीरिदाहक:। सायान्ते नतिरप्यष्टवर्णी वैयासिकोमनु: ॥ ६५ ॥ मुनिव्रातावीतं विमन्तिधयमभोदरुचिर-यतिं व्याख्यामुद्राकलनविनसद्विणकरम्। परं जानी कला दृढ़क सितक चैक विवरं समासीनं व्यामं सारत निरतं पुख्यचरितम् (१) ॥ ६६ ॥ प्रकृतिसहस्र जपोऽयं दशां यक्षतपायसाच्य हवनविधि:। निरुपमकविताप्रज्ञाव्यास्थायीसम्पदावही मन्तः॥ ६०॥

<sup>(</sup>१) "अख्यनिवयभ्" इति पाठान्तरम्।

करचरणमूनपार्षयुनीहरिवन्दुदुंसरसनार्णाः।
चित्रवाद्यां वर्षास्त्रदिठान्तिको सनुरयं ध्रुवादिः स्यात् १॥ ६८ ॥
चयुतं प्रजपेच षट्सहस्राधिकसन्ते जुहुयाह्यांग्रसानैः।
तिलसर्षपतण्डुलैः सगालीहिवराज्यैः सुसमिधिते क्रणानौ ॥ ६८ ॥
उत्तुङ्गाद्रिः प्रचेता चरि दह्यसमीरी धराव्योभसंज्ञे
प्राक्पत्यन्दचसीन्यास्त्रध उपरि च दिन्नु प्रवहप्रसाः स्युः।
तन्मध्यस्थान्विपचादिकहरिक्षदन्तीन्द्रनागान् सचोरान्
हन्येतैर्थं न्त्रिमुख्यो सनुविहितवल्याकुलान् (१) सद्य एव ॥ ७० ॥

निजरिपुमचलाचैस्तैः ससस्वाधवीतं मनुविदय हलीभ्यां रुडनिम्बासवेगम्। तदुपरिगतवीजैः साधुसंस्यृतवक्कां दत्रतु सकवचास्त्रेद्दीन्दुभिः स्त्रेच्छयैव ॥ ७१ ॥ योनिर्व्वियत् सनेतं परमे वर्णास्तयास्थिगं मेदः। रक्तस्यद्वक् (२) द्विठान्तस्ताराद्योऽयं मनुईशाणीयुतः ॥ ०२॥ त्रयुतं जिपेकानुसिसं सहस्रवारं हुनैत्तयाच्येन। ध्यातापि गिरिसुतेयं जगतीं विष्वां वशीकरोत्यनिश्रम् ॥ ७३ ॥ त्रखारूढ़ा कराग्रे नवकनकसयीं वेत्रयष्टिं दधाना दचेऽन्येनानयन्ती स्फुरिततनुसता पाशवडां खसाध्याम्। देवी नित्यं प्रसन्ना नवशयधरविम्वा तिनेताभिरासा दद्यादाद्याऽनवद्यां प्रवर्षालसुखप्राप्तिहृद्यां त्रियं वः ॥ ७४ ॥ विद्ययानुदिनहृद्ययाऽनया होमनमं वरहेमदायि तत्। कामितां सपदि वामलोचनामानयेदपि च मारपी ड़िताम्॥ ७५॥ इवनिक्रया सपदि वश्यकरी सधुरावसेकपट्ना पट्ना। सदृशो न कञ्चन जगत्यपरो सनुनासुनानयनकर्भविधौ ॥ ७६ ॥

<sup>(</sup>१) "मनुविह्तवज्ञाञ्जलान्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) 'रताखटन्" इति पाठान्तरम्।

वाणी स्थात्ताररूपा शिरिस गिरिसुता ग्रितिरूपा ननाटें रव्यन्यन्णोस्तथाला (१) विधरिप वदनावेष्टने टान्तरूपः (२)। श्रीजिह्वायां स्वरूपाऽप्यभिमतकरिरूपी सही दीर्घयुक्ता-वेवं न्यासी सुखे श्रीविभवसुख्यग्रःकान्तिमेधाकरः स्थात्॥ ७०॥

॥ 🗱 ॥ इति स्रीप्रपश्चसारे हात्रिंगः पटलः ॥ 🕸 ॥

<sup>(</sup>१) ''क्तथास्य,' इत्यपि पाठी हम्यते।

<sup>(</sup>१) "हालक्यः" इति पाठान्तरम्।

#### चयस्त्रिंशः पटलः।

श्रय सन्तानसंसिधिसमाकुलितचेतसाम्। तदुत्यत्तिकरं योगं प्रवच्चे ग्टहमेधिनाम् ॥ १ ॥ नचापुत्रस्य लोकोऽस्ति पितरोऽधः पतन्ति च। तस्मात्तु सक्लोपायैर्यतेतापत्यसिषये ॥ २ ॥ देवर्षिपिखपूजासु विरतानामभिततः। गुरुमात्रपित्र यादवच्च कानाच्च नित्यमः ॥ ३ ॥ ष्रिधिभ्योऽर्धमदातृणां (१) विद्यमानेऽर्धेसञ्चये । श्रदत्त्वैवातिथिभ्योऽत्रं भोतृणां पापचेतसाम् ॥ ४ ॥ हरिग्रङ्गरयो: पादपद्माचीरहितालानाम्। खभार्थानिन्दकानाञ्च लोकवेदविरोधिनाम् ॥ ५॥ इत्यादिदोषदुष्टानां पापानां ग्टहमेधिनाम्। दुष्पृतिग्रहदोषादा जायते त्वनपत्यता ॥ ६ ॥ एवमादिकदोषापनीदिनी सुतसिबिदा। अग्रेषपापहन्ती च वच्यते यजनिक्रया ॥ ७॥ प्रवासये ग्रहस्थो दीचाविधिना चतुई भीरातिम्। सह पता गमयिला कला पौर्लाक्निकी: क्रिया: सकला: ॥ ८ ॥ संयोज्य किञ्चन यथाविधि पञ्चगव्यं संकोचकेन मनुना प्रतिमध्य वार्णम्। संमन्ता चाष्ट्रशतकं समवदाभूत-मन्त्रै: पिवेत् स्वयमसाविप गर्भधात्री ॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) "अर्थिभ्योऽसमहातृणाम्" इति पाठानारम्।

ततोऽग्निमाधाय चर्च कता सङ्क्या तद्दिणमुत्तर्च ।

भागक्रमात् पैद्धकदैविकं तत्पीत्ये तु पूर्वं जुड्यात् क्रमेण ॥ १० ॥

स्मृत्वा निजं पितरमप्यधरा निषणं सान्नाय्यपिण्डयुगनं प्टतसंद्भृतं तत् ।

इता ध्रवेण प्टतसंपुटितं तयेव मन्त्री पितामहमय प्रपितामहच्च ॥११॥

व्याहृतिभिर्थ पच्चहोमतः सर्व्यथः प्रतिजुहोत् सिर्पेषा ।

माद्धवर्गगुरुतत्पिदृद्धयं पूर्व्ववसमवदाय साधकः ॥ १२ ॥

कालायुतैः षोड्ममूर्त्तिमन्त्रेर्व्यस्तैरयाष्टाचरजेथ वर्णः ।

श्रष्टी समस्तेन च तेन पञ्चाचरेण चाष्टाचरवज्जुहोत् ॥ १३ ॥

पक्षाहृतीनामिति वर्णसंख्यं चतुर्भृणं वाषि प्टताहृतीनाम् ।

हुत्वावदानदितयञ्च पुंस्तीभेदप्रभिन्नं हृतिषा करोत् ॥ १४ ॥

पञ्चाचरेण पुरुषात्मकामन्यदष्ट-वर्णेन चाष्टशतयुग्ममय प्रजप्य। संयोज्य तद्युगलमप्यभिजप्य विणा योन्यादिकेन मनुना च कपहिं मंख्यम्॥ १५॥

पुरुषः पुरुषात्मकं प्रक्तत्यात्मक्षमन्याय समाहितीपयुज्य ।
श्ववदानयुगं क्रमान्मनस्त्री पुनराचम्य समर्चयेदुताशम् ॥ १६ ॥
गुरविऽप्यय दिचणां प्रदस्त्वाऽनन्तमुहास्य च भोजयेहिजातीन् ।
प्रतिपर्व्वकसेवमेक बहारा मितमान् वत्सरकं प्रप्रयीत ॥ १७ ॥
एक ज्ञासादन्यमन्दं हिजातीन् संभोज्यावं पूरयेदेक बहारा ।
संपूर्यभाणादेवमेव विकाज्दाद्व्वाक् पुत्रो जायते दैवगत्त्वा ॥ १८ ॥
पित्वदेवताप्रसादान्येधायुःकान्तिसंयुतो विद्वान् ।
सन्तीते जोयुको धर्मस्विभवति सन्ततेः कर्ता ॥ १८ ॥

समुनिसुरिपत्रभ्यो ब्रह्मचर्येण यज्ञै स्तिविधस्णमण्येयैव संमोचयेद्यः। युतिवचनक्षद्सिन्वापि लोके परिसा-निति सतु ग्रहमेधी पूज्यते साधुलोकै:॥ २०॥ वर्गादिको इलोमन्तः सङ्गोचाख्यो ध्रवादिकः। मन्तः स्याइतमनवः स्यय भूतात्मनामभिः ॥ २१ ॥ यतो हिताय जगतां प्रथितं शितचेतसाम्। त्रय मं चिष्य वच्चामि लच्चणं गुरुशिषयो: ॥ २२ ॥ सच्छः स्वच्छन्दचरितोऽतुच्छघीस्यतहच्छयः। 💎 🦠 देशकालादिविहेशे देशे देशिक उचते॥ २३॥ ययगच्यः समयज्ञो नियहानुयहे चमः। षड्वर्गविजयव्ययोऽनुयो विशद्वियहः॥ २४॥ ग्रलः ग्रलांग्रकोऽलिष्टकभाविलवमानसः। वेदवेदाङ्गविद्यादिवेदिता विदितागमः ॥ २५॥ द्रष्टदोऽनिष्टसंहत्ती दृष्टादृष्टसुखावहः। रतोऽविरतमचीसु परं पुरसुरिहषोः ॥ २६ ॥ दाता दान्तः शान्तमना नितान्तं कान्तविग्रहः। खदु खकार सेनापि परं परसुखी दात: ॥ २०॥ जहापोह्रविद्धात्मव्याक्कलो मोह्रवर्जित: (१)। श्रजानकम्पी विज्ञातज्ञानी ज्ञातपरेङ्गित:॥ २८॥ निरंग: सांगवित् सर्वसंगयच्छिदसंगय:। नयविद्विनयोपेतो विनीतनीतिरात्मवान् ॥ २८ ॥ व्याधिरप्रापितव्याधिः समाधिविधिसंयतः। श्रुतिश्ररोऽतिधीरस वीरो वाक्यविशारदः॥ ३०॥ वर्गीपेतसमारको गभीरो दक्सवर्ज्जितः। चादर्भ दव विद्यानां न तु दर्भनदूषकः ॥ ३१ ॥ ग्रसी स्ग्यय दृध्यय सेव्यवाभीष्टमिच्छता (२)। शिष्यस्तदावर्ज्जनसिंहेन द्रविणेन च॥ ३२ ॥

<sup>(</sup>१) ''जङ्गपोङ्गदिविद्विदान् खोभमोङ्गविविद्यातः'' दति पाठान्तरम् ।

<sup>(</sup>२) "असी सम्यय से यस त्रेयसामी एमिक्सता" इति पाठानरम्।

तस्य पादारविन्दोत्यरजः पटलभूषणः (१)। स्नानसप्राप्य न प्राप्यं प्रायो वुडिसतिप्रितम् ॥ ३३ ॥ नित्यम: कायवाक्चित्तेस्तिहेरकाच्दाधिकावधि । परिचर्थापरः शिषाः स्थात् सुसंधतमानमः ॥ ३४ ॥ तन्तयाविधमालच्यं तथाऽवितयवादिनम्। मातृत: पितृत: गुडं बुडिमन्तमलीलुपम् ॥ ३५ ॥ त्रस्तेयद्यत्तिमास्तिकायुतां मुतिकातोद्यमम्। श्रवालक्षं सृषा हीनमहीनद्रव्यमानसम्॥ ३६॥ ब्रह्मचर्थ्यरतं नित्धं परिचर्थ्यापरं शुरी:। त्रलाशनिद्रं पूजायामनत्यक्ततकत्यनम् ॥ ३० ॥ अधीतवेदं खाधीनमनाधिं व्याधिवर्क्तितम्। तर्णं कर्णावासं परितोषकरं गुरी: ॥ ३८ ॥ सुवेषमेषणातीतममलं विमलाशयम्। सुप्रसवससवाङ्गं सदा सविहितं गुरो: ॥ ३८ ॥ परोपकारनिरतं विरतं परदूषणे। मात्वद्गुरुपतीञ्च भात्वत्तत्सुतानपि ॥ ४० ॥ सारन्तमसारावाधं सितोपेतमविसातम। परिग्रहेत् परीच्येवं शिष्यमेवंगुणं गुरु: ॥ ४१ ॥ यलमं मलमं क्लिनं (२) क्लिष्टं कष्टान्ववायजम्। दशान्वितमगभीरं चण्डं पण्डितमानिनम् ॥ ४२ ॥ रागिणं रोगिणं भोगनानमं वानसमातम्। रौद्रं दरिद्रं निद्रालुमाद्यूनं चुद्रचेष्टितम् ॥ ४३ ॥ नृशंसमन्धं विधरं पङ्गं व्यङ्गममङ्गलम्। त्रतिदीर्घमति इसमितस्यूनं क्रमात्मनम् ॥ ४४ ॥

<sup>(</sup>१) "रजःपटलक्षणः" इति पाठान्तर्म।

<sup>(</sup>२) "मजरंळचम्" इति पाडान्तरम्।

[ ग्रादित्सुं कुत्सितं वत्सं वीभत्सं मत्सरात्मकम् ] (१)। परदारपरं भी हं दाहणं वैरिणं सताम् ॥ ४५॥ तच्छं खलव्यवैराग्यं स्तव्यं (२) तुप्तकवान्यवम्। खादित्युं कुत्सितं वीतवीभत्मं मत्मरात्मकम्। सुखिनं मुखरं दुष्टं दुर्माखं मूखीमानसम्॥ ४६॥ प्रत्ययस्यं व्ययेहमयगण्यं दुरालनाम्। भ्रष्टवतं तमः सुष्टं क्षिष्टमिष्टाप इं तृणाम् ॥ ४० ॥ स्वार्यकत्थे प्रसन्नार्थं निरर्घारसणं घटम्। र्इटिग्वधं गुरु: शिष्यं न रुद्धीयात् कथञ्चन ॥ ४८ ॥ यदि रुझाति तहोषः प्रायो गुरुमपि स्प्रीत्। मन्त्रिदोषो यथा राज्ञि पत्थी जायासतो यथा ॥ ४८ ॥ तथा शिष्यक्षती दोषो गुरुमेति न संगयः। स्नेहाद्वा लोभतो वापि योऽनुग्टह्वाति (३) दीचया ॥ ५० ॥ तिसान् गुरी सिंशिषी तु देवताशाप श्रापतेत्। मधुदिषि महादेवे मातापित्रोर्महौस्रति ॥ ५१ ॥ भिता यो सा पटामोजि काय्या निजगरोः सदा। छायाज्ञापादुकोपानदृग्डां य गयनासने। यानं मनीगतं चान्यदन्तेवासी न लङ्घयेत्॥ ५२॥ व्याख्या (४) विवादं स्नातन्त्रंग कामितां कामज्भिकाम्। निद्राक्ततर्वक्रीधां खजेदगुरुग्द सदा ॥ ५३॥ सग्रास्यधर्माविरामूत्रोत्सर्गनिष्ठीवनादिकम्। परित्यजेत् परिज्ञाता विमञ्ज (५) गुरुमन्दिरे ॥ ५४ ॥

<sup>(</sup>१) चिक्कितांभोऽयं पुस्तकान्तरे हस्यते।

<sup>(</sup>२) "नुष्यं चानव्यवैदग्धं दःस्यम्" इति पाठानारम्।

<sup>(</sup>३) "योऽसंग्टज्ञाति" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>४) "व्याख्याम्" इति पाठान्तरम्। (५) "विमतम्" इति पाठान्तरम्।

याही तिमतृतं निद्रासण्ड न्नयविन्नयम् (१) परित्याच्यं गुरी तस्य सपतेश्व समागमम् ॥ ५५ ॥ इष्टं वानिष्टमादिष्टं गुरुणा यत्त् गुर्व्वपि । लरया परया कुर्याइद्या सम्यगिकद्वाया ॥ ५६ ॥ कर्मणा मनसा वाचा सदा भितायुजा गुरुम्। निर्व्याजं पूजयेच्छिष्यो निजकार्य्यप्रसिद्धये ॥ ५०॥ लोकोहेगकरी या च या च मन्मैनिकन्तनी। स्थित्युच्छेदकरी (२) या चतां गिरं नैव भाषयेत्॥ ५८॥ रस्यमप्युज्ज्वनमपि मनसोऽपि (३) समीहितम्। लोकविद्वेषणं वैशं न ग्टल्लीयात् कदाचन ॥ ५८ ॥ इत्याचारयुतः सम्यगाचार्यं यः समर्चेयेत् । क्षतकत्यः स वै शिष्यः परचे ह च नन्दित ॥ ६०॥ देवातृषीनपि पितृनतिथींस्तथाग्नी-निल्योद्यतेन मनसा दिनगोऽईयेद्यः। द्रष्टानवाप्य सक्तलानिह भोगजातान् प्रेत्य प्रयाति परमं पदमादिधुंसः ॥ ६१ ॥ इसं मूलप्रक्षस्य चरविक्रति सिपित्रातजातग्रहर्षे चित्राद्यावडभूतेन्द्रियगुणरविचन्द्राग्निसंप्रोतरूपै:। मन्त्रेस्तद्देवताभिभुनिभिरपि जपध्यानहोमार्चनाभि स्तन्वेऽस्मिन् पञ्चभेदैरपि (४) कमलज ते दर्शितोऽयं प्रपञ्च: ॥ ६२॥

<sup>(</sup>१) "वसुविक्रयम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "स्थित्युद्देगकरी" इति पाटान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "मनसापि" इति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;यन्त्रभेदैरिष" इति पाठान्तरम्।

यदायया विप्रक्ततिस्त्रभावतो विभिन्नतारादिसमुखितौजसः। जगन्ति पुणान्ति रवीन्दुवद्भयो नमोऽस्तु तस्मै परिपूर्णतेजसे ॥ ६३॥

॥ \* ॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे तयस्त्रिंगः पटनः ॥ \* ॥

# चतुस्तिंगः पटलः।

यथ लवणमनुं वदामि साङ्गं सजपं सप्रतिपत्तिकं सहोमं।
विविधित्तिहितन येन सर्वां जगतीमात्मविश्व करोति मन्त्री॥ १
लवणाश्विस चेत्राया दितीया लवणेति च।
दहित च द्वतीया स्थात् दग्धेति च चतुर्व्यपि॥ २॥
ऋक् पश्वमी च या ते स्थाद्यथा प्रोक्तमथर्व्वणि।
ऋग्भिराभिलु पश्चाङ्गं पश्चभिर्व्वा समीरितम्॥ ३॥
विद्याचरैः षड्ङ्गं वा प्रणवाद्यैनिगयते।
पश्चभिद्य विभिर्ण पश्चभिः करणाचरैः।
सपश्चभिर्युगार्णेन जातियुक्तैः समीरितम्॥ ४॥
श्वद्भिराः स्थाद्विश्चन्दोऽनुष्टुप् तद्देवता श्रपि (१)।
श्वर्मीराविस्त्रया दुर्गा भद्रकाली समीरिता॥ ५॥
श्वर्षाऽक्षपञ्चनस्त्रिभः स्वयित्वराभययुक्तकरः।
श्वमितार्चिरजातगितिर्वेलसन्त्रयनित्रयोऽवतु वो दहनः॥ ६॥
नीलतरांश्वक्तेशकलापा नीलतनुर्निविड्स्तनभागा (२)।
साङ्ग्रपाश्वसशूलकपाला यामवती भवतोऽवतु नित्यम्॥ ०॥

करकमलविराजचक्रग्रङ्घासिश्र्ला परिलिसितिकरीटा पातितानेकदेत्या। विनयनलिसताङ्की देवसिडादिपूज्या (३) पवनसल्वनिभाङ्की पातु कात्यायनी वः॥ ८॥

<sup>(</sup>१) "अनुष्पिषुप्च देवता" इति पाठानरम्।

<sup>(</sup>३) "वियुवस्तनभारा" दति पाठानारस्।

<sup>(</sup>३) "तिम्मरिक्षप्रकाशा" इति पाठान्तरम्।

स्रीट्रसितदंष्ट्रिका चिनयनोर्ड्वकेशोस्वणा कपालपरशूलसङ्डमरुकत्रिशूलाञ्चला । घनाघननिभा रणद्रचिरिक द्विणीमालिका भविद्यमविश्वये भवतु भद्रकाची चिरम्॥ ८॥ श्युतं नियतो मन्त्रस्व्पञ्चकसमन्वितम् (१)। प्रजिपत्तिसहस्रं वा सम्यगैनं समाहितः ॥ १०॥ द्यांग्रेन इनेत्सिडी इविषा पृतसंयुजा। एवं करि प्रयोगाची मन्त्री भूयात्रचान्यया ॥ ११ ॥ विज्ञराती वरे स्थातां वस्थान प्रेणक मीणोः। दुर्गाभद्रे (२) तथा देव्यी प्रस्ते मारणकर्मणि ॥ १२॥ घारभ्य वर्में क्रचान्त्री ढतीयां क्रणप्रचलाम्। संदी जितो भवेत्पूर्त (३) मन्दिरे मन्वजापवान् ॥ १३॥ निखन्यात्तव कुण्डच दोसीवं त्रासमेखलम्। चतुष्कं सुन्दराकारं पुत्तलीनाच कारयेत्॥ १४ ॥ एकां साध्यक्ती वर्षेण शालीपिष्टेन चापराम्। चिकिहस्तस्दा चान्यां मधूच्छिष्टेन चापराम्॥ १५॥ तासु हृदेश निवितसाध्याखासु समाहितः। सम्यक् संस्थापयेत् प्राणान् साध्यादानीय साधकः॥ १६॥ उत्तानां दारवीं कुण्डे खनेकलाभिमन्विताम्। पिष्टजां विष्टरसाधः पादस्याने च स्रामयीम् ॥ १०॥ लम्बयेदम्बरे सिक्यमयीमूईमधीसुखीम्। पुनः कष्णाष्टमीरात्री पूर्व्वयामे गते सति ॥ १८ ॥

<sup>(</sup>१) "नियतो मन्त्री मन्त्रस्वक्षश्चकान्वितम्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>६) "दूर्गाकाल्यौ" इति पाठानरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;पूतः इति पाठानरम्।

रत्तमाखाम्बरो मन्त्री कतरतातुलीपनः। सम्यक् स्ततिविपन्यासः प्राणायामादिकच्छ्चिः॥ १८॥ क्रड्वं पोतलवणं सुञ्चल्णं परिचृणितम्। दिविचौद्रष्टतचीरैः प्रोचियला सुगीधितम् ॥ २०॥ त्रालोद्य गुड्मध्वाच्यैर्विस्पष्टावयवामथ। तेन पुत्तलिकां मन्त्री चार्ळेङ्गीं कारयेद्धः॥ २१ ॥ तस्याच स्थापयेवाणान् गुर्ञादेशविधानतः । श्रष्टोर्डेग्रतसंख्यं वा तथाष्टोर्डेसहस्त्रकम ॥ २२ ॥ ऋकपञ्चकं पञ्चविंग्रलंखं प्रतिक्रतिं स्प्रमन्। जिपलाङ्गानि विन्यस्येत् स्वाङ्गे प्रतिक्तताविष ॥ २३ ॥ सतारै विटमन्तार्णे वतुर्विंगतिसंख्यकै:। **भिरोललाटहक्क र्यनासास्य चिवुके व्वपि ॥ २४ ॥** सक्त एह दयोरोजना भिक्त चिकटी घुच। मेढ्पायूर्जान्वयजङ्गाङ्गिषु च विन्यसेत्॥ २५॥ त्रधोगुच्चादभेदः स्थादृष्ट्वं भेदो दिने सति। श्रात्मन्येवं प्रविन्यस्य पुनः प्रतिक्षती न्यसेत् ॥ २६ ॥ श्रङ्ग ष्ठसन्धिप्रपदजङ्गाजान् स्पायुषु (१)। सिलङ्गनाभिजठरहृदयेषु स्तनहये॥ २०॥ कसराचिव्कास्येषु घाणदक्कणीयुग्मके। ललाटिशिरसोर्न्थस्येत् प्रतिमायाच्य संघशः॥ २८॥ उपनिष्ठेश क्षण्डे अन्तर्वे हिगीमयवारिणा । साध्यतंमुखमासीन त्रादधाबव्यवाहनम् ॥ २८ ॥ प्रज्वाच्य साध्योडुतरुकाष्ठेरभ्यर्चेत्र दिक्कमात्। राजीक्रगीतपुष्पाद्मिष्ठके राजतादिके ॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) 'पायुषु रेखल "मत्स च" इति पाठन्तरम्।

देवतां प्रति पादााधां दत्ता कार्याधिसिदये। उपतिष्ठे बतस्यादावन्ते मन्वैरितीरितै: ॥ ३१॥ लमाननममित्रनं (१) निशाया च्यावाचनः। इविषा मन्त्रदत्तेन लप्तो भव तया सह ॥ ३२ ॥ जातवेदो महादेव तप्तजाम्बनदप्रभ। खाहापते विश्वभच लवणं दह शतुहन्॥ ३३॥ ईशे शर्विरि सर्वाणि यस्तं मुत्तं त्वया जगत्। महादेवि नमसुभ्यं वरदे कामदा भव ॥ ३३ ॥ तमोमयि महादेवि महादेवस्य सुव्रते। एषा मे पुरुषं हुत्या वशमानय देहि मे (२) ॥ ३५॥ दुगें सर्गादिर हिते दुर्ग संरोधनार्गले। चक्रशङ्घरे देवि दुष्टशत्भयङ्गरि (३) ॥ ३६ ॥ नमस्ते दह प्रवं में वशमाय चिष्डिंकी। शाकसारि महादेवि शर्णं मे भवानचे॥ ३०॥ भद्रवालि भवाभीष्टे भद्रसिद्धिप्रदायिनि । सपतान् मे इन इन दह शोषय तापय (४)॥ ३८॥ शूनासिश्रात्तवचार्ये तत्क्वत्योत्कत्य मारय। महादेवि महाकालि रचासानचतात्मके॥ ३८॥ प्रनः प्रतिक्तरे इसमनं निश्तायसा । दत्तपादादिकं कित्वा पश्चमं प्रजपेसनुम् ॥ ४०॥ साध्यं संस्मृत्य सितधीर्जुड्यात् सप्तसंख्यया । दिचणं चरणं पूर्वं ततो दचाईकं पुनः ॥ ४१ ॥

<sup>(</sup>१) 'देवाननमसिल्रझः" द्रित पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "देव्युमे" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>३) "दृष्टमत्त्वभयङ्करि" इति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;पातय" इति पाठान्तरम्।

दचहस्तं ततीयं स्थादनादृह्वं चतुर्धनम्। पञ्चमं वामहस्तं स्थात् षष्ठं वामार्जमेव च ॥ ४२ ॥ सप्तमं वामपादं स्वादन्यापि स्वाइतिकया। सप्तस्तिभागो वा क्रमादङ्गेषु सप्तसु ॥ ४२ ॥ एकादशांशभिनैकी तदङ्गीः सप्तभिर्दुनीत्। होमो अवया वा पूर्वन्तु दिचणं चरणं भवेत् ॥ ४४ ॥ द्वितीयो द्विणकरस्तृतीयं शिर उचते। वामवान्तु (१) अतुर्थन्तु मध्यादूर्द्वन्तु पञ्चमम् ॥ ४५ ॥ ग्रधीभागसु षष्ठः स्वाद्वामपादसु सप्तमः। हुत्वैवं पूर्व्वसं प्रोत्तेरपखाय च मन्वनै: ॥ ४६ ॥ श्र चैयित्वा दण्डदी घ्रं प्रणमेड यवा हनम । सुवर्णवस्त्रयुक्तां गां (२) शोणां दद्यात् सतर्णकाम् ॥ ४० ॥ दिचणां सप्तकर्षेन्तु दद्याचारणकर्याणि। श्रंश्व रचनं धान्यं दत्ता संपीणयेद्गुरुम् ॥ ४८ ॥ एवं क्षतेन मन्तीष्टं सभते होमकर्मणा। श्रयवा मारणाकाङ्की साध्यवामाङ्गिपांश्वभि: ॥ ৪८ ॥ सनिम्बतिलसिडार्थेत्रणकत्तैलसंयतैः। **च्डिङ्**निकटुकोपेतैभैं चिषोमू विवड्विषे: ॥ ५०॥ वराइपारावतयोः पुरीषेण समन्वितैः। एतैर्विमियिवातु लोगं पूर्वीतमंख्यतम्॥ ५१॥ पूर्व्ववत् पुत्तनीं तेन लोणचूर्णन कारयेत्। प्राणान् प्रतिष्ठापयेच तत्र पूर्वीत्तसंख्यया ॥ ५२ ॥

<sup>(</sup>१) "वामपार्शः" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "सल्यांश्व सम्रक्षां गाम्" इति पाठानारम्

पूर्वीतािभः पुत्तसीिभः सुग्छे दिखणदिखुषः।
दुगीं वा भद्रकालीं वा प्रणिपत्य यथोचितम्॥ ५३॥
उपस्थितेऽर्दरात्ने तु सव्यपाणिस्थमस्त्रकः।
वामपादं समारभ्य जुडुयात् पूर्व्वसंस्थया ॥ ५४॥
समापयेद्द्यपादे विकारिणायसे वभी (१)।
तिसप्ताह्मयोगेण मारयेद्रिपुमात्मनः॥ ५५॥
तस्यां रात्रासुपोष्याय परेऽहिन तु साधकः।
प्राणायामादिभिरिष गायतीजपहोमकैः।

विसुत्तपातको भूवा स पुनर्व्विहरेहशी ॥ ५६ ॥

यथवा लवणैः परागभूतैमैं धुरात्तैः पुनरष्टमीनिशीयम् ।

जुहुयाच चतुईशीनिशान्तं कुड़वीनितिमितिव मन्तैः ॥ ५० ॥

नारीं नरं वा नगरं त्रपान् वा ग्रामान् हिजान् वा मनसोऽनुरूपम् ।

वशीकरोत्येव हतिक्रयेयं चिराय नैवाच विचारणीयम् ॥ ५८ ॥

इति लवणमनोर्व्विधानमेवं प्रणिगदितं विविधप्रभेदभित्तम् ।

विधिवदसुमादरेण संप्रयुद्धन् वजित फलं निजवाच्छितं चिराय ॥ ५८॥

श्राकल्पयन्त्यपामार्गराजीष्टतस्वीं वि च ।

पृथ्यगष्टीत्तरश्रतादृत्या सुत्वा वित्तं स्रेत् ॥ ६० ॥

दशसाशासु दिवि च मन्वैरेतैर्यथाक्रमम् ।

यो मे पूर्व्वगतः पामा पावकेने स्वक्षीणा ॥ ६१ ॥

इन्द्रस्वं देवी राजा जभायत स्तभायत मोहयत वमयत मारयत नामयत विलं तसी प्रयच्छत कतं मम ग्रभं मम भिवं मम मान्ति स्वस्वयनं मम यो मिऽनिगतः यो मे यमगतः यो मे निच्छति गतः यो मे वक्षागतः यो मे वायुगतः यो मे सोमगतः यो मे ईम्रानगतः यो मे श्रधोगतः यो मे जर्ड्षगतः यो मे पातालगतः यो मे दिवि गतः

<sup>(</sup>१) "विकारेणायतो वशी" द्रति पाठान्तरम्।

पापा पावकेनेह कर्याणा स्थित्वं देवी राजा जक्षयतु स्तक्षयतु मोहयतु मारयतु नाशयतु विलं तसी प्रयच्छतु क्षतं मम श्रमं मम श्रिवं मम शान्तिस्वस्थयनं मम यो ने सर्वेगतः।

एवं दिशासु दशसु देवताभ्यो विलं हरेत्। वलाविवं कति श्रतोरामु कत्या प्रणस्यति॥

प्रणवयुगलग्लीभ्यां युगान्तं स्वकार्छे यतञ्च तदत् स्वकुलिय संतेषामग्रे भुवो भ्यमित वासरपुरगं दारे दारे श्रङ्गुयमायया वलयितमञ्जे जश्मयलिखेत् कुक्ते जड़म्।

> स्तभायस्तभायी वीसा तथा वन्धयमोत्तयी। इत्यनन्तास्त्रथास्त्रस्ते जभायष्टी दिठान्तिकाः॥ ६२॥

॥ \* ॥ इति त्रीप्रपञ्चसारे चतुस्तिंगः पटनः ॥ \* ॥

## पञ्चित्रंशः पटलः।

प्राणप्रतिष्ठानमनोर्विधानं प्रवच्यते संप्रति सर्व्वसिद्धै । यसाद्दतिऽस्मिन् कथिताः प्रयोगा व्यथी भवेयुर्गतजीवकत्याः ॥ १ ॥ प्रोत्ना पूर्व्वममुख प्रव्दमय च प्राणा इह प्राणका स्तदज्जीव इह स्थितित च तथा सर्वेन्द्रियाणीति च। तहहाझनसी द्यां श्रुतिमयी घाणच सप्राणकं सेवेहागतयासयुक सुखचिरे तिष्ठन्तु ठइन्द्रयुक् ॥ २ ॥ मन्त्रसास्य विधिईरिय इर इत्येते सुनिले स्थिता-रकन्दयर्ग्यज्ञयं ससामकमयोऽतिच्छन्दसं वा भवेत। स्रष्टी या जगतामनादिनिधना सर्वस्य चेष्टाकरी प्राणाख्या प्रकृतिः क्रियासयवपुर्देवी परा देवता ॥ ३ ॥ प्रत्येत्रं कादिवर्गैः प्रतिगतिलिपिभिविन्दुयुक्तैर्धराच्यैः ग्रव्हादीः श्रोत्रसुख्यैर्वदनकरसुखैस्तत्क्रियाभिः अभिण । वुद्यादीयासनीऽन्तैवपरि च विलमज्जातिभिः षड्भिरेवं कुर्यादङ्गानि सम्यग्विशदमतिरयो विष्करुपत्वसिद्धे ॥ ४ ॥ नाभीदेशादापदं पामवीजं हृदेशादानाभिदेशच मित्रम्। चाह्रदेशं मस्तकादङ्गाखं न्यस्वा यादीन् धातुषु न्यस्य सप्त ॥ ५॥ प्राणे जीवे चैव इंसइयाणें न्यस्थे न्यू लं व्यापकं मस्तकादि। एवं न्यस्य प्राणशिक्तस्वरूपां विम्वीं ध्यायेदात्मरूपाच देवीम् ॥ ६॥ रताभोधिस्थपोतो ससदरणसरी जाधिक दा करा छै: (१) पामं कोदण्डमिच्द्रवमयगुणमप्यङ्गं पञ्चवाणान्।

<sup>(</sup>१) "कारायैः" इति पाठान्तरस्।

विभाणाद्यक्कपानं तिनयनन्तितापीनवन्ति हान्या
देवी वानार्कवर्णा भवतु सुखकरी प्राणयिक्तः परा वः ॥ ७ ॥
ध्यात्वा देवीमेवं प्रजपेक्षचं मनुं समाहितधीः ।
श्यान्येनान्ते जुहुयाचरणा वा तह्यांग्रतो मन्ती ॥ ८ ॥
श्यात्ते पीठे देवीं षट्कोणस्थः प्रजीयहरिरुद्रैः ।
वाणीनन्त्रीगिरिजासहितरङ्गेय माद्यनोक्तेशेः ॥ ८ ॥
जपेचतुर्भिरेवं प्रतिवारिनित्यमेव मन्तितमः ।
[ एवं मं सिहमनर्क्षभ्याद्यान्यासीत कन्धाण्य ] (१) ॥ १०॥

[ एवं संसिद्धमनुर्श्वेध्याचान्यारभेत कन्भाणि ] (१) ॥ १० ॥ पाशाङ्गुशान्तरितशिक्तमनोः परस्तादुचार्य्य यादिवसुवर्णगणं सहंसं । पवादसुष्य पदसुख्यतमः प्रयोगं मन्त्रोऽयिमत्यसुदितो(२) ग्रहसंख्यया वा ॥११॥

स्ता वैवस्ता चैव जीवहा प्राणहा तथा।
प्राक्तया यसना (३) चैव स्त्रसदा (४) विस्कृतिङ्गि ॥ १२ ॥
चेत्रजप्रतिहन्तीति प्राणदूत्यय यादिकाः।
वड्डा साध्यं पाग्रवीजेन प्रत्या ग्रह्मजाक्रयाङ्ग्रीनाथ यादीन्।
दूतीयोक्का साध्यनामाथ धातूनवं मन्त्रो यावदाक्षा सत्रीर्थः॥ १३ ॥
स्ताभिजने निभीधसमये साध्ये स्विपत्यादरा
दाक् स्ववणं निधाय हृदये साध्याक्षतेः कीटकम्।
वड्डा तच्च निपीड्मेव सहसा कालस्य यद्याधिरस्थाताद्य स्विभताखिलेन्द्रियगणं साध्यं स्मरेत माधकः॥ १४ ॥

खाताडा चुभिताखिलेन्द्रियगणं साध्यं स्मरेत् माधकः ॥ १४ ॥ वायव्यान्नेयेन्द्रवारीणसहेशक्रव्यात्सोमप्रेतराणमध्यगेषु । खानेवितेष्वष्टयादीन् सहंसान् सङ्गान् ध्यायेत् विन्दुतन्तुप्रवडान्(५) ॥१५॥

<sup>(</sup>१) चिक्कितां घोऽयं पुस्तकान्तरे न हरस्रते।

<sup>(</sup>२) "पसादस्य पदस्तरतः पयोगं" इति पाठान्तरम् ।

<sup>(</sup>३) "यथना" इति पाठान्तरस्।

<sup>(8) &</sup>quot;प्रमदा" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>५) "स्वीयविन्दु पवन्वान्" इति पाठान्तरम्।

खीयेऽप्येवं संसारेबृत्सरोजे सङ्गीक्पानिर्मतान् खासमार्गै:। साध्याबस्थान् चचरीकान् ग्रहीत्वा स्त्रीयं स्थानं पूर्व्ववत् संप्रविष्टः(१) ॥१६॥ वीजानि रतानि त वध्यक्षयेख्यभोधराभाखभिचारकाले। ध्रमाणि विदेषविधी सहोसे पीतानि संस्तमाविधी खरेच ॥ १७ ॥ ष्ययवा साध्यप्राणान् सण्डूकाकारधारिणो ध्यायेत्। खीयान् भुजगाकारानभिचारादी तृशंसकर्यविधी॥ १८॥ प्राणप्रतिष्ठाकर्मीवं विधायैकादशावरस्। पुत्तत्वादी खिचते वा तांसु संस्तकायेज्ञवा (२) ॥ १८ ॥ त्राक्षष्टानां साध्यदेशादस्नां पुत्तत्वादावप्ययं स्वात्रकारः। किन्तु खीये ऋसरोजे प्रवेशो वश्याकष्योरेव नावाभिचारे ॥ २०॥ पाशादिविकयुक्तमृबद्धदयस्मध्यस्वायिता (३) साम्निः साध्यननाटरन्युपयतोऽप्यासृनमानग्सुषी। योन्यावासम्हदञ (४) मेवमनिग्रं भ्वास्यत्यसी चिन्तिता प्रक्तिर्जन्मप्रतान्यपी इवप्रयेत् साध्यं तथाकर्षयेत् ॥ २१ ॥ प्राणप्रतिष्ठाविधिरेवसुक्तः साङ्गः सयोगो विनियोगयुक्तः। श्रस्मिन् प्रवीणो गिरिकाननादीन् प्रचालयेत् किं पुनरात्मयुक्तान् ॥२२॥ ॥ \*॥ इति श्रीप्रपञ्चसारे पञ्चित्रंशः पटनः ॥ \*॥

<sup>(</sup>१) "संप्रवेश्वात्" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>२) "भ्रवस्" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>३) "सूत्तापिता" द्ति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>४) "बोन्यावर्त्ताहृदज्ञस्" इति पाठान्तरम्।

## षट्विंगः पटलः ।

धमीवित्तसुखमीचपालाप्ती योषितामपि नृणां प्रवरं यत्। मन्त्रतमित्राच्चिमदानीं वच्चते मितिमतामि रस्यम् ॥ १ ॥ दीर्भाग्यश्राधिदारिद्राजराशोकभयात्राः। भर्त्तराजाभिभूताय स्तीविद्यात्तीस्तदीसवः ॥ २ ॥ पुत्रसृत्यार्थिनो युद्रजयकामान्यविद्यताः (१)। हृतार्थाः (२) क्लिष्टसंसारवध्यसंवननार्थिनः ॥ ३॥ वित्तिस्वार्थिन (३) श्रेव श्रन्तर्हानाभिकाङ्किणः। शन्भिः परिभूतास सर्व्वविष्ने रुपहुताः ॥ ४ ॥ मारणीचाटनदेवस्तमाकर्षणकाङ्गिः। भजेयुः सर्व्वयैवैन मन्तं तैलोक्यमोहनम् ॥ ५ ॥ दृदयपुरुषोत्तमान्ते लप्रतिरूपेति चापि संभाष्य। बच्मीनिवासपरती जगदादी सक्तल इत्यदाहृत्य ॥ ६ ॥ चीभय (४) सर्वेपदान्ते स्तीद्वदयविदारण (५) तिभुवनिति। समनोत्यादकरिति च सुरासुरान्ते वदेचानुजपदम्॥ ७॥ भूयस सुन्दरीजनमनां स्थयो तापयादिकान् वी पार । तापय दीपय शोषय मारय स्राुकामिका लवान्ते तु (६) ॥ ८॥

<sup>(</sup>१) "जयकामान्यवाञ्चिताः" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "भूतार्त्ताः" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "फलसिड्यार्थनः" इति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;चोभण" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>५) "रचो हृ स्यविदारण" द्रात पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>६) प्रस्तकान्तरे "स्वाने तु" इत्यसाने "मोइय" इत्यस्य प्राक् "निद्रां वासिनमाभाष्य व्यादिप ततः परम्" इत्यिधकं स्लोकार्षे दृश्यते।

मोचय (१) द्रावयेति च भूयश्वाकषये खुदीध्यान्तः। समस्त परमसुभगं (२) सर्व्वप्रदयोस्त मध्यतः प्रवदित्॥ ८॥ सीभाग्यसृष्टिवङ्कीन् ससर्वादिनं कामग्रन्दञ्च । मन्त्री श्रीक गढा खां (३) सश्रवणं कं इनदयञ्च वदेत ॥ १०॥ चक्रीण वाय गदया खड़ेन च सर्ववाणीय। भिन्ददयञ्च पार्मनान्ते घटयदयं समाभाष्य ॥ ११ ॥ भूयोऽङ्ग्रीन ताड्य तुरुयुग्मकञ्च किञ्च प्रवदेत्। तिष्ठिं तावद्यावत् समीहितं मे समाभाष्य ॥ १२ ॥ सिडं भवतु च इंफट् नमोऽन्तिकं मत्वमुद्दरेनान्ती। मनायवीजोपेतं तारायं सर्व्वसिद्धिः भवति ॥ १३ ॥ मन्वपदानि हादम विद्यादान्नापदानि तावन्ति । सम्बुद्धान्ता दुंफर् नमोऽन्विताबेमे मन्त्राः स्यः (४)॥ १४॥ मध्यलवान्ते च परे गदिता सुनिभिर्मनोरसुष्य पुन:। ऋषिस्त जैमिनिः प्रोत्तम्छन्दस जगतीयते ॥ १५ ॥ सर्व्वलोकगरखोऽसौ देवता पुरुषोत्तमः। पुरुषोत्तमविभुवनमनीनादकरित च॥१६॥ हृदयं सकलान्ते च जगत्चोभण इत्यपि। सल्बीदयितेखेवं शिरोमन्त उदाहृतः॥१०॥ मनायोत्तमग्रव्हान्ते अङ्गज नामदीपिनि। शिखा तु भगशब्दन्तु परमाद्यन्तदन्ततः ॥ १८ श्र्वसीभाग्य द्रत्यन्ते करभप्रतिरूपकम् (५)। क्रेशवस्मरवर्णान्ते जातिश्व कवचं विदुः॥ १८॥

<sup>(</sup>१) "भयश्व" इति पाठान्तरम्। (१) "परमशुभान्ते रं वान्तम्" इत्यपि पाठः कुत्रचिद्वस्थते।

<sup>(</sup>३) "तन्द्री श्रीकण्ठाद्यांसश्रवणकम्" द्रति पाठान्तरम्।

<sup>(8) &</sup>quot;सम्बुद्भाना इंफट् परान्धिता चैवं मन्ताः खः" द्रति पाठानरम्।

<sup>(</sup>५) "करमप्रतिक्ष्पने" इति पाठानारम्।

सरासरहृदययोर्कध्ये मनुजसुन्दरी। विदारणपदं तस्मात् सर्व्वप्रहरणिति च ॥ २०॥ धरसर्वेपदान्ते तु कासिकं इनयुग्सकम्। हृदयान्ते वत्धनानीत्यथाक्षयवीस्येत ॥ २१ ॥ तती महावलेत्येतदस्तमन्त्रसुदीरितम्। विभुवनेष्वरसर्व्वान्ते जनेत्यक्षा मनांसि च ॥ २२ ॥ इनदारययोर्युग्मं प्रथङ्मे वगमानय। निवं तारादिकाः सर्वे हुंफड़ान्ता नमोऽन्तिकाः ॥ २३ ॥ चैलोक्यमो इनान्ते तु हृवीकिय प्रतीति च। रूपमनाय सर्वस्ती हृद्या कर्षे पति च ॥ २४ ॥ श्रागच्छागच्छ च नमो मन्त्रः स्याद्यापकाह्यः। श्रावाहादिविसर्गान्तेष्कोऽयं चापि स्रिभिः ॥ २५ ॥ सुदर्भन (१) महाचक्रराजिल्ह्या धमदयम्। मर्व्वदुष्टभयान्ते तु कुक्च्छिन्दयुगन्ततः ॥ २६ ॥ विदारयद्यान्ते तु परमन्त्रान् (२) ग्रस ग्रस । भचयदयमूतानि वासयदयवर्भेफट् (३)॥ २०॥ चकाय नमइत्येष चक्रमन्त्रः प्रकीर्त्तितः। ग्रङ्गमन्त्री जलचराय खाहेति परिकीर्त्तित:॥ २८॥ कौमीदिक महान्ते तु वले सर्वासुरान्ति । प्रसीद हंफट् खाहिति गदामन्त्र उदाहृत: ॥ २८ ॥ सम्वर्त्तकान्ते मुसल पोषयदितयं तत:। हंफट् खाद्दा मीसलक: शाङ्गीय सगराय च ॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) "सुदुईं भें" इति पाठानारस्।

<sup>(</sup>२) "परयन्त्रान्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>३) "भचय लासयहयं वीस्र इंफर् पदान्तिकः" इति पाठान्तरम्।

मित विद्वलं सारस्य धरैरतिरुचिरा। अङ्गाद्यं कुन्दयुगं अङ्गु अस्य समीरितः ] (१) ॥ ३१ ॥ सानन्तनो जितवकी वन्धा कर्षयवी सकी। विज्ञाया च पाशस्य स्त्रसुद्राभिन्धेसेदिमान् ॥ ३२ ॥ खाइान्तः पचिराजाय तस्य मन्त्रः प्रकीर्त्तितः। त्रैलोक्यमोद्दनायान्ते विद्महे तु समुचरन् ॥ ३३॥ स्मराय धीमहीत्युक्ता तन्नो विणु: प्रचीदयात्। गायनेग्वा तयाचीसु स्थानद्रव्याणि शोधयेत्॥ ३४॥ व्यस्तैद्दीदश्मिभैन्बैनैमोऽन्तैवार्चते हरि:। स्यु: सविन्दु: खड्डीशो देव्या मन्त्र उदाहृत:। सुद्धामर महासेन क्लीवहीनै: खरैरसी। लच्मगदीनान्तु प्रत्तीनां मन्त्राः पूजाविधी स्मृताः ॥ ३५ ॥ उद्यदिनेन्द्रपयोदभ्नमरपिकारावकुसुमसीरभ्ये। सुमनोहरे च कल्पक हची याने रमापतिं ध्यायेत्॥ २६॥ त्रकणारविन्दकणिकामध्यगगर्डोपरि स्थितं देवम्। उद्यद्दिनकरकोटिप्रतिमं सिन्टूरनवजवाकान्तिम् ॥ ३०॥ दरचापसुसलपाशान् चक्रासिगदाङ्गुशान् भुजैर्दधानम्। त्रतिदृद्ययीवनीत्म् खसीन्दर्यातिश्रयसाम्यनिर्मुत्तम् ॥ ३८ ॥ श्रीदार्थ्यकान्तिसीरमलावखसुधारसैर्जगत् सकलम्। सिञ्चन्तमिव समस्तानुगहिणं श्रीमुखाजसत्तसुदृशम्॥ ३८॥ वामोक्जङ्गतयालिङ्गितदेहं श्रिया मदोल्लटया । तद्वास्व्रहासविपासितभान्तनैत्रषट्पद्या॥ ४० ॥

<sup>(</sup>१) पुस्तकान्तरे चिक्नितस्रोकस्थले एवंविधः पाठो दृष्यते । यथा — "शार्ष्कस्य खद्गतीच्छान्ते हिन्दयुक् खद्गभन्तकः। अङ्गणादां खद्वयुक्तं चाह्न्यस्य समीरितः"॥

रोमाञ्चहर्षनिर्गतजलमुक्तालङ्कालङ्कालङ्कया सततम्।
वामकरस्थाम्बुजया प्रतप्तकनकाभयातिसुन्दरया ॥ ४१ ॥
प्रमुपमसीन्दर्योण च सर्व्वाभरणैक्पेतयातिसुदा ।
विष्वम्बहुप्रकारानिकैः सपरिच्छदेय देवगणैः ॥ ४२ ॥
गन्धर्वदेत्यरचोयचपत्रगैमुनीन्द्रेय ।
संसिवितं पुरस्शिवन्दैयानङ्कवाणसन्तप्तेः ॥ ४३ ॥
भावहावुं(१) मधुरस्मितवक्कप्रेचणस्वितिभाषणजातैः ।
स्पष्टकचजघनस्तनभारैः स्वस्तवस्वचिकुरै (२) मीदलोलैः ॥ ४४ ॥

चरितमदनवारिखेदकमें विवस्तैभेदनविगतलकोः स्मन्दमानाधरीष्ठैः ।
मदुतरकरपद्माल्कृष्ठनत्यञ्जलीकौः
भिरित्तं मुिषतिषेयौः कम्पिताभेषगात्रैः ॥ ४५ ॥
क्वरात्तैः श्वसद्भिः पतद्भिः भरीरैः
भरद्दीरितैसैन्यथस्यातिघीरैः ।
समाप्यायितैस्तस्य लावख्यदृष्ट्या
समुद्याय विश्वोस्तिमेवाभियातैः ॥ ४६ ॥

करतन्न नियत्नो कनदैस्तत्पदयुगनं च पुनः परिपूच्य ।
नयनजनः सगद्भदाक्येभेव परमेखर पितः (३) ग्ररणं नः ॥ ४० ॥
इत्यं संप्रार्थितं तं सकनसुरवरस्तीसहस्तेरजसं
दिव्यैभीगार्थिभियाप्य जिनस्तिन्दिभीतितो सुक्तिकामैः ।
ध्यात्वा नचार्वसंख्यं जपतु मनुमिमं प्राप्तदीचोऽभिषित्तो
द्व्यैरेतैय जुह्नन् भवति मनुवरस्याधिकारी क्रियासु ॥ ४८ ॥

<sup>(1) &</sup>quot;भावगभ" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>३) "सस्तवस्त त्रसुमैः" इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>३) "परमेश्वर गतिः" द्रति पाठान्तरम्।

शतं दिधि घतं पयः प्रथगयायुतं साज्यहविषा श्रुतेन पयसा इनेट्रविमितं तथा साचतितती:। तया दशमतो नितं चिमधु भिवेरै यार्त्तवफलैः पलायसमिधां यतं समभितोषयेत् स्वं गुरुम् ॥ ४८ ॥ ततो लचत्रयं ज्ञा कुग्डे चार्डेन्ट्सिन्से। हुनेदभो रहेर्जाति सुसैस यवैरि । दशांगं वैषावि वज्ञी बाह्मणांसैव तीषयेत् (१) ॥ ५०॥ श्रमोधाराः सदा भिन्ने सेती संसिद्धयोऽखिलाः । यथासीनिधिमायान्ति तथा यान्ति निरन्तरम्॥ ५१॥ मन्त्रिणः क्षतक्षत्यत्वं काङ्ममाणाः पुनः पुनः। पीठ तु वैणाव नित्यं पूजरोत् पुरुषोत्तमम्॥ ५२॥ श्रङ्गानि कार्णिकायामन्यादिदलीषु चाष्ट लच्चारादाः। तास स्युर्नेसत्प्रीतिकास्वचाद्याः (२) सुदर्भने चेयाः ॥ ५३ ॥ दरचक्रगदामुसलाः पूर्वादाणासु चामकोणेषु । वद्भगदिषु (३) मार्ङ्गखङ्गाङ्गपामा दिमाधिपाः पूज्याः ॥ ५४॥ श्रङ्गानि देववसीाणि (४) मद्विवशाः श्रुतयोऽष्ट खन्मगाद्याः। चामरहस्ताः सर्वाः खलङ्कतायाय सुन्दर्थः ॥ ५५ ॥ योऽर्चयेत् सक्तदप्येवं पुरुषः पुरुषोत्तमम्। प्राप्य राज्येसितां लच्मीं प्राप्नीत्यमरवन्दिताम् ॥ ५६ ॥ दुर्भगो वसुसहस्रहुतेन स्थादतीव सुभगश्च मनोजः। दीप्तिमलभवतेनवरेण व्याधिमोचणपरसु तथैव ॥ ५० ॥

<sup>(</sup>१) "भोजवेत्" इति पाठान्तरम्।

<sup>(</sup>२) "ताच खुर्ने परपीकीका तुपाद्याः" इत्थपि पाठो दृख्यते।

<sup>(</sup>३) "पद्मादिषु" इत्यपि पाठः पुस्तकान्तरे दृश्यते ।

<sup>(8) &#</sup>x27;देववर्णानि" दति पाठान्तरम्।

श्रीफलैः प्रजुह्यालमलैकी किञ्चनीऽपि रविसहस्रमतोऽसी । स्राद्वनाधिषसमोऽयुतसंख्यं जप्तुराधिकपयाति विनामम्॥ ५८॥ यां प्रमदामभिकाङ्कति तस्या नामयुतं प्रजपेकानुमितम्। पच्चमहर्वदनीऽष्टसहस्तं (१) सा वशमिति न तत्र विचार: ॥ ५८ ॥ हयारिक्सुमैईरिं समभिपूज्य चाष्टीत्तरं सहस्रमपि जुह्नतः ग्रशिभवपस्नैः शुभैः। भवन्यवग्रगा नृपास्तिदग्रभिर्दिनैः किङ्गराः परे हैं तधनस्तथा कटुभवेन तैलेन वा ॥ ६०॥ समित्रिर्य वोधिजैईग्रयतं तथाष्टोत्तरं विमासमयवा जपेइशयतं तथा नित्ययः। स एव पुनरित्य तदसु समाहृतं मन्त्रिणं प्रणम्य पुनर्पयेलामभितोष्य चीपायनै: ॥ ६१॥ राजी याष्ट्रोत्तरशतं जम्रा शत्यहे खनेत्। ह्यारिकुसुमं वापि पचे शुक्तेऽसिते क्रमात्॥ ६२॥ ग्रुलं रतां वेष्टितञ्च केग्रैयाटनकद्विपोः। नित्यं नेचसमिद्धिसु चाष्टोत्तरसहस्रकम् ॥ ६३ ॥ षणमासन्त ततस्तेजीवत्यास्तैलं सहस्रकम्। जुहतो सियते गनुईंष्टा मासचतुष्टयात् ॥ ६४ ॥ यनेन विधिना वाय स्तमानं स्यात्तयैव च। तथैवाज्यात्तरूळीाणां होमतो सुचते भयात्॥ ६५॥ पयोवतार्चाजपतत्पर्य विमासमङ्गोलष्टतं सहस्तम्। नित्यं इनेचैव ततस्त्रिमासे पूर्णे इताग्रेऽपि च इयमाने ॥ ६६॥ पाप्ते च मध्ये दिवसस्य वक्केः पार्खे शशाङ्कप्रतिमा सुदीप्ता । संदृश्यते वै गुलिका सभानुः सइस्त्रमष्टोत्तरमेव मन्त्रम्॥ ६०॥

<sup>(</sup>१) "पचमहर्वदने त सहस्रम्" इति पाठान्तरम् ।

प्रतिमन्त्रा च तां वहतो गुलिकाममरैरिप दर्भनमस्य भवेत्।
इह सिडिरवास्य भवत्यखिला वड्वामुखपुष्करयानमुखा ॥ ६८ ॥
इति सिडमुनीन्द्रयचिव्याधरगत्यर्व्यसमहाफ्रीरगाद्यै:।
प्रतिसेवितमुत्तमं विधानं गदितं तत् पुरुषोत्तमस्य विष्णोः ॥ ६८ ॥
इति जपहुतपूजाध्यानकैः श्रीधरं यो
भजति (१) स तु समग्रां सम्प्रदेखर्यलच्कीम्।
श्रथरक्षतविपचां (२) प्राप्य लोकैकवन्द्यो
वजति पदमनन्तं लोकवन्द्यस्य विष्णोः ॥ ७० ॥

॥ \* ॥ दति श्रीपरमहंसपरिव्राजनाचार्थ्यशङ्कराचार्थ्यविरिचते श्रीप्रपञ्चसारे षट्चिंग्रः पटलः ॥ \* ॥

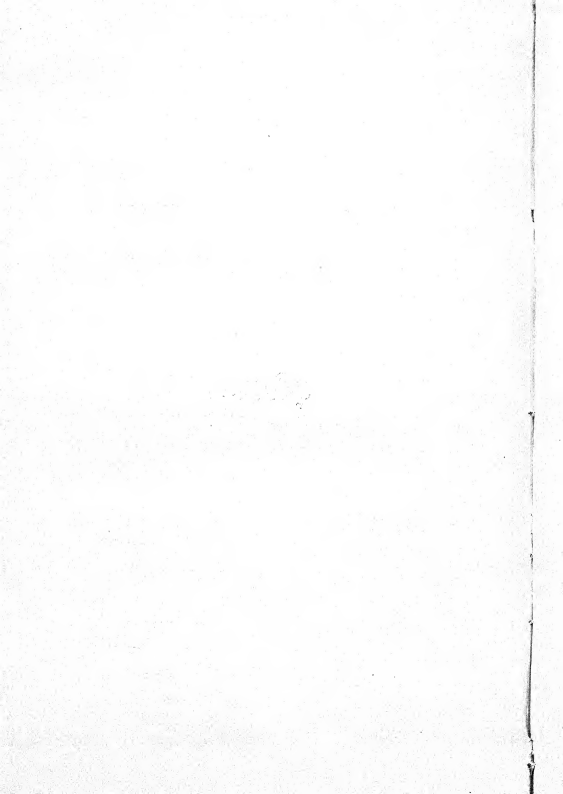
#### समाप्तीऽयं प्रपञ्चसारः।

<sup>(</sup>१) 'यजित'' इति पाठान्तरस्।

<sup>(</sup>१) "स च युवितसपुत्राम्" इति पाठान्तरम्।

to see a contrate de la contrate de

oliga (m. Albertes), eliza geldela (h. 19ean - Anna Douth Galland, del cel सूचीपत्रम्।



# सूचीपवम्।

#### प्रथमपटले।

मङ्गलाचरणम्,
प्रलयावसाने प्रधानात् ब्रह्मादीनासृत्पत्तिः,
कुत उत्पत्तिः विसर्धं वित्यजानतां
तेषां चौरोदशायिनो भगवतः
समाययणं तसमीपे स्वविषयकप्रमुख,

श्रीविष्णोः ब्रह्मादीनामपरेषामपि जत्यत्तिवर्णनम्

## हितीयपटले।

उत्पत्तिकथनप्रसङ्गे जीवानां ग्रङ्गादिसंस्थानम्, जीवगरीरे प्राणाद्यानां वायूनां ग्रधिकारः, षट्कोषकथनम् चेत्रज्ञस्य विषयासिकः, पञ्चभूतानाम् इन्द्रियाधिपत्यम्, ज्योतिराधारस्य मूनाधारत्वम्, परापश्चन्तीवैखरीभावाः, गर्भाशये जीवानां सुहिद्धिः
सह सम्बन्धः,
जीवानां गर्भाशयात्रिष्क्रमितुं प्रयासः,
कुण्डलिन्याः प्रणवादित्वम्,
तारभेदाः,
शक्तेः सप्त भेदाः,

#### हतीयपटले।

श्रमीषोमभेदेन वर्णानां दैविध्यम्, चन्द्रस्य्यानिभेदेन प्रनसैविध्यम्, स्वराः षोड्ग, स्प्रााखाः पश्चविंग्यतिः, व्यापका दग, द्रस्वदीर्धभेदेन स्वराणां दैविध्यम्, वर्णानां विष्कभेदाः, स्प्राानां वर्णसंज्ञा, वर्णानामुत्पत्तिस्थानम्, कलानामुत्पत्तिः नामानि च, वर्णानां येमूर्त्तिज्ञानम्, वर्णानां श्रात्राः, वर्णानां श्रात्राः, परस्परस्वरयोगात् सन्ध्यचरवर्णादीनाम् उत्पत्तिः, अभ्यन्तरस्थवर्णानां विहिगीमनप्रकारः, वर्णैः स्तभानादिकथनम्,

# चतुर्थपटले ।

वणीनां गुणकथनम्, स्वराणां सर्ववर्णमूललम्, क्रण्डलिन्याः सर्व्वीत्पत्तिवीजलम्, ब्रह्मोत्पत्तिः. हरेक्त्यत्तिः. हरस्रोत्यत्तिः. विश्वोः सर्वात्मलम्, हंसोत्पत्तिः, तस्य पुरुवं प्रकृतिलञ्ज, हंसात्मकं जगत्, हंसस्यैव प्रणवलमं, पचभूतोत्पत्तिः. प्रक्रते बतुर्वि यति भेदाः, वर्णेभ्यः स्थादिग्रहाणां उत्पत्तिः, हत्नेखासंज्ञा, मेषादिद्वादशराशीनामृत्यत्तः. नचत्रघटितराग्रय:, राशीनां जातिकथनम्, राशीनाम विपतिकथनम्, दादशराशीनां लग्नादिदादशसंज्ञी

भूस्यादिचकादयः,
राशीनां चरादिमेदेन चैविध्यम्,
नचनाणामुत्पत्तिः,
नचत्रवचाः,
नचताणामधिपतिकथनम्,
नचताणां योनिकथनम्,
विंशत्तिथयः,
पचमेदव्यवस्था,
तिथीनामधिपतिकथनम्,
करणानामुत्पत्तिः,
करणानामुत्पत्तिः,

#### पञ्चमपटले।

दीचापदस्य व्युत्पत्तः,
मन्तपदस्य व्युत्पत्तः,
दैवादिकादिवसरादी दीचारभः,
दीचादी वासुवनेरावस्यकत्वम्,
वासुदेवस्थोत्पत्तिः चिती स्थापनञ्च,
वासुदेवस्थितानां देवतानां प्रर्चना-

न्नसः,
वासुपुरुषम्धतीनां वित्रद्धाणि,
वासुमण्डलरचनप्रकारः,
राधिचन्नविरचनप्रणाली,
चन्ययानरणे दोषश्रुतिः,
गुण्डिकापश्चनानां द्रव्याणि,
गुण्डिकाविन्यासस्थाननिर्णयः,

#### षष्ठपटले।

ऋषि च्छन्दोदेवतानां विन्यासस्यानानि, ऋषिगब्दयुत्पत्तिः, छन्दःपदव्युत्पत्तिः, देवतापदव्यताताः, षडङ्गन्यासस्य स्थानानि वीजानि च. त्रङ्गन्यासवीजानां यौगिकव्युत्पत्तिः, पञ्चाङ्गन्यासपचे नेत्रयोर्हीनता, करन्यासे अङ्गुलीव्यवस्था, पूजीपकरणद्रव्याणां स्थापनस्थान-नियमः, घामद चिणादि भे देन देवतानां पूजानियमः. क्रभस्यापनविधिः, ग्रैवादिभेदेन गन्धाष्टकभेदः, प्रणवीऽज्ञूतैऋक्पञ्चकैः कुमापूरणं, प्राणप्रतिष्ठामन्त्रोद्वारः, कुमासुखे देयपत्तवानां नामानि, वासीयुग्सेन कुभावेष्टनम्, षोड्गोपचाराः, दशोपचाराः, पञ्चोपचाराः, अर्घपदानद्रयाष्ट्रकम्, पाद्यादिदाने द्रव्यनिरूपणम्, प्रशस्तपुष्पाणि,

त्याज्यपुषाणि, ध्रपदीपयोदीनम्, नैवेद्यद्रव्याणि, नैलोकामोहनप्रयोगः, ग्रङ्गदेवतानां पूजाक्रमः, लोकपालास्वाणां वर्णादिनिरूपणम्, होमाग्निज्वालनम् तनान्तस, सालिकादिभेदेन वक्के: सप्तजिह्वानां नैविध्यम् तस्य च दिव्यकाम्य-क्र्रताभेदेन याच्यलम्, श्रग्नेजिहाश्रिता देवता:, श्रग्नेजिंहायामाहृतिदाने सर्वदेवानां होतुः सिडिदानम्, घरिनजिल्लानां साधारणनामानि, चन्तरष्टी मूर्त्तयः, प्राग्निमन्तीदारः श्रग्नेर्धानम्, व्याहृतिपूर्व्वनेन मनुना होमः, गर्भाधानादिविवाहान्तकसीणि प्रणवेन होसः, होमव्यवस्था, पूर्णाहुतिप्रदानमन्त्रीडारः. राध्यादीनां विलिप्रदानम्, अष्टाङ्गप्रणासः. पञ्चाङ्गप्रणामः, गुरोः शिष्याभिषेचनम्,

#### सप्तमपटले।

वाग्देव्या जपादिविधानम्, यसा ऋषादिन्यासः, षड्ड्रन्यासः, ध्यानम्, व्यापकादिन्यासस्थानानि. जपसंख्या होमसंख्या च, पूजामण्डलम्, नवशक्तीनां नामानि. यष्ट सातरः, मन्द्राभिषित्तजलपानी सूकानामपि कवित्वयितापाप्तिः. बस्यानां स्त्रीणामपि गुणवत्पुत्रप्रसव-प्रकारः, रोगनाशनादिप्रकारः, बद्रशक्त्योर्धानानन्तरं, न्यासकर्त्तव्यता, प्रपञ्चयागः, प्रपच्चयागे मन्त्रपचनम्, चस्त्रमन्त्रव्युत्पत्तिः, चुतिर्दिप्रकारा, हवनीयद्रव्याणि, भस्मना तिलकधारणफलम्,

अष्टमपटले।

प्राणामिहोनविधिः,

तिसान् कुराइचिन्तनम्, नवग्रहाणां नव रतानि, हुतविधे: फलश्रुति:, होमादी विषयभेदेन वक्रिनामभेदनिर्णयः. हंसलचणम्, पञ्चाग्निसारणप्रकारः, दशाचरमन्तः, न्यासस्थानानि, अङ्गन्यासवीजानि. भारतीध्यानम्, लचसंख्यको जपः, होमद्रव्याणि, यष्ट मालकाः. मन्त्रज्ञप्तजलपानफलम्, चनुष्ठानभेदेन फलस्य विभिन्नता, भारतीमन्तः. न्यासस्थानानि, षड्ङ्गविधिः, भारतीधानान्तरम्, प्रयर्गजपसंख्या. यावरणदेवताः, भारत्याः सुतिः,

नवमपटले।

विषुराप्रकरणारभः,

विषुरापदव्युत्पत्तिः,

सन्ते बारः,

सन्ते बारः,

सन्ते बारः,

सन्ते बारः,

व्यासस्थानानि,

तिषुराध्यानम्,

पुरश्वरणजपसंस्था,

वाद्यपूजादि,

नवयोनिचक्रम्,

विषुरायाः श्रात्यः,

श्रष्टी मातरः,

श्रष्टी मेरवाः,

श्राराधनप्रजानि,

श्राराधनप्रजानि,

श्राराधनप्रजानि,

श्राराधनप्रजानि,

श्राराधनप्रजानि,

श्राराधनप्रजानि,

श्राराधकानां स्त्रीवश्रकारित्वम्,

प्रथक्ष्यग्द्रव्यहोमे प्रथक्ष्यक्पलन
प्राप्तिः,

दशसपटले ।
सूनप्रकतिरचीनाप्रकारः,
तन्मन्तोदारः,
ऋष्यादिन्यासः,
षड्इन्यासः,
देहस्टिः,
वर्णानां संहारक्रमः,
सुधास्रावणप्रकारः,
सुधास्रावणप्रकारः,
सूचाया निपिमयत्वं,
सूनप्रकतिध्यानम्,
पागाद्गुगणन्दयोर्थुत्पत्तः,

वरदशब्दव्युत्पत्तिः,
मण्डलरचनाप्रकारः,
पूजायन्त्रम्,
न्यासस्थानानि न्यस्यदेवताय,
पीठदेवताः,
घटस्थापनप्रकारः,
पञ्चगव्यशोधनमन्ताः,
त्रष्टघटेषु पूज्या देवताः,
तत्तदेवतानां स्वरूपकथनम्,
होमविधिः,
घाराधकानां फलज्यतिः,

## एकाइशपटले।

दादग्राणितमहायन्त्ररचनाप्रकारः, पद्मदलस्य घोड्ग शक्तयः, तद्दिवृत्तस्य दात्रिंशच्छक्तयः, तद्दिस्तित चतुःषष्टिः शक्तयः, शक्तिमन्त्रोदारः, शक्तिसुतिः,

दादशपटले। लक्षीमकोदारः, ऋषादिन्यासः, लक्षीध्यानम्, होमद्रव्याणि, नव मत्तयः, श्रावरणदेवतानां पूजाया श्रावस्थक लम्,
दारिद्रामोचनप्रकारः,
श्रवस्तीदूरीकरणम्,
धनाभिनाषिणां सेव्यमन्तोदारः,
एतन्यन्तस्य ध्यानम्,
श्रस्य पुरश्वरणं दशनचजपः,
महानस्तीमन्तः,
श्रस्य ध्यानम्,
श्रस्य पुरश्वरणं लचजपः,
एतन्यन्तोपासकानां श्रीस्तादिजपः
कर्त्तवः,
श्रीस्तादिजपे ध्यानम्,
दातिंशच्छत्तीनां पूजायां मन्त्रनिर्णयः,
धनार्थिनां वर्ज्यंद्र्याणि कर्त्तव्यानि च,

#### तयोदशपटले।

तिपुटामन्त्रोडारः,
तिपुटाया वासस्थानम्,
तिपुटाया ध्यानम्,
प्रस्थाः पुरश्वरणं दादमलचनपः,
प्रसिचन्त्रे होमद्र्यम्,
प्रनेन सर्व्यवभीनरणम्,
घरणीमन्त्रोडारः,
प्रस्थाध्यानम्,
होमद्र्याणि,
त्वरितानामयोगार्थः,

त्विरितामन्तोद्वारः,
त्विरिताया क्पवर्णनम्,
च्रयाः पुरश्वरणं लच्चणः,
च्रयाः पूजाविधः,
च्रयाः पूजाफलञ्चितः,
होमद्रव्याणि,
च्रया यन्त्रम्,
च्रत्याहचन्नम्,
नित्याध्यानम्,
चर्याः पुरश्वरणं दश्यसहस्रजपः,
वर्ष्यप्रयानम्,
च्रयाः पुरश्वरणं लच्चणः,
च्रयाः पुरश्वरणं लच्चणः,
चर्याः पुरश्वरणं लच्चणः,
चर्याः पुरश्वरणं लच्चणः,

# चतुईशपटले।

दुर्गामन्तोद्वारः, दुर्गाध्यानम्, महासिंहमन्तोद्वारः, दुर्गाया श्रष्टाग्रधानि, श्रस्या मन्त्रस्य प्रतादिप्रदत्वं, श्रस्या मन्त्रान्तरम्, श्रस्या ध्यानान्तरम्, कात्यायन्याः स्रक्रपवर्णनम्, श्रस्थाः प्रस्थरणं चतुर्लस्वज्यः, होमद्रव्याणि, श्लिनीमन्त्रोद्वारः, श्रुलिनीध्यानम्, श्रस्याः पुरस्वरणं लचजपः, विषापहरणक्रमः,

पञ्चदशपटले।

भुवनेखरीमन्बोडारः, श्रस्या ध्यानम्, ग्रस्थाः पुरश्वरणं चतुर्लेचजपः, नवग्रतीनां पूजासन्त्रीदारः, स्र्यपीठमन्बोडारः, स्र्यार्घप्रदानविधिः, ऐक्यचिन्तनप्रकारः. यजपामन्वीद्वारः, त्रईनारीखरधानम्, चस्य पुर्यरणं हादशलचजपः तिलकधारणमन्तः, स्र्यधानम्, प्रहाणां ग्ररीरवणीदिकयनम्, यहाणां श्रर्घंद्रव्याणि, यहाणां होमद्रवाणि. सूर्यस्य मन्त्रान्तरम्, सुर्थस्य धानान्तरम्,

षोड्शपटले।

चन्द्रमन्त्रोद्वारः,

चन्द्रधानम्, श्रस्य पुरश्वरणं षड्लचजपः, त्रसाराधने पूर्णातियेः प्रायस्यम्, चन्द्रस्य नव ग्रतयः, त्रशी कलाः, चन्द्राय श्रष्टोत्तरशतार्ध्वप्रदानम्, चर्घपदाने विद्यामन्तः, चनिमन्तोडारः. श्रारिमध्यानम्, श्रस्य पुरस्ररणं षड्लचनपः, अग्नेनेव शत्तयः, होमद्रव्यभेदेन फलतारतस्यम्, मन्त्रान्तरम्, श्रस्य पुरसरणं दादशसहस्रजपः, ग्रस्य होमद्रव्याणि, मन्त्रान्तरम्, षस्य ध्यानम्, त्रस्य पुरश्वरणं लच्चजपः, होमद्रव्यभेदेन फलवैषम्यम्,

सप्तद्शपटले।

महागणेशमन्त्रोदारः, न्यासिवधिः, श्रस्य वसितस्थानम्, श्रस्य ध्यानम्, श्रस्य ध्यानम्, श्रस्य पूजायां पूज्यदेवताः,

श्रस्य पुरश्वरणं चतुष्ठलारिंगतस्वसा धिकचतुर्लचजपः, चोमीयाष्ट्रव्याणि, ग्रस्य नव ग्रात्तय:, चासनमन्त्रः, प्रकारभेदेन फलवैषम्यम्, गजलियुनरपतीनां कर्त्तव्यता, गणेशस्य पूजामन्त्रोद्वारः होममन्त्रो-डार्य.

ध्यानान्तरम्, स्तभानकारिभूमन्त्रोडारः, वशीकारे गणेशसन्तान्तरम. चस्य ध्यानम्, होतव्यद्रव्यभेदेन फलवैशिद्यम्,

## अष्टादशपटले।

मन्मयमन्त्रीद्वारः, ग्रस्य ध्यानम्, अस्य पुरश्वरणं दादशलचजपः, ग्रस्य शत्तयः, श्रस्य यन्त्रम्, त्रस्य गायती. त्रसाष्ट्रचलारिंगदत्तरमन्त्रोदारः, ग्रस्य षोड्य शत्तयः, श्रस्य घोड़श परिचारकाः, त्रसाष्टी प्रियाः,

गत्यादीनां पूजायां मन्त्रयोजना, खामिस्तीव्यवहारः, श्रीक्षणमन्त्रोद्वारः, ग्रस्य ध्यानम्, त्रस्य त्रैकालिकपूजायां तिविधक्रपम्,

#### एकोनविंशपटले।

प्रणवमन्त्रीद्वारः. विषाुध्यानम्, ष्यस्य सूत्तयः सूर्त्तिशत्तयय, योगग्रव्हार्थः, वैरिषट्कम्, ष्रष्टी योगाङ्गानि, यमः,

- नियमः,
- पद्मादिभेदेनासनपञ्चक्रम,
- प्राणायाम नैविध्यम्,
- प्रत्याहारः,
- धारणा,
- ध्यानम्,
- समाधि:,

योगसाधनप्रणाली, लयकरणप्रकारः,

प्रकारान्तरयोगसाधनम्, जायदादिभेदेन योगिनां पञ्चावस्थाः,

चत्र जायत्,

" खप्रः,

" सुषुप्तिः,

"तुरीयम्,

, तुरीयातीतम्, प्रकारान्तरयोगः.

#### विंशपटले।

नारायणाष्टाचरमन्त्रोडारः,
मन्त्राचराणां प्रत्येकाचरार्थः,
यस्य मन्त्रस्य ध्यानम्,
खदेहे मन्त्रवर्णानां न्यासनियमः,
किरीटादिमन्त्रोडारः,
संचेपतो दीचाविधानम्,
यस्य पुरश्वरणं डात्रिंगसचजपः,
तदर्षसंस्थकजपो वा,
याचमालया यङ्गलिभिन्न्त्रो जपः
कार्यः,
पूजायाश्चातुर्व्विध्यम्,

## एकविंशपटले।

मेषादिद्वादशराशीनां द्वादश यन्त्राणि तत्तदिह्वितकश्चाणि च, द्वादशराशिषु पूजितदेवतानां प्रीत्यर्थे श्रीहरिस्तवः.

दाविंशपटले ।

वासुदेव य दादगाचरमन्त्रोद्वारः,

मन्त्रन्यासन्नमेण संहारस्थिति स्ष्यः, श्रस्य तैविध्यकारणे दोषादीनां विनाशः; यीहरिध्यानम्, श्रस्य पुरश्वरणं पञ्चाशत्रचलपः, ग्रस्य होमविधानम्, सदर्भनमन्त्रीदारः. श्र नेन दिग्वत्धनम्, यग्निप्राकारकत्यनामन्त्रः, सुदर्शनध्यानम्, सुदर्भनगायती. सदर्भनस्य रचाकरमन्त्रीडारः, सदर्भनयन्त्रम्, सुदर्भनपूजामत्वः, पूजानते दादशाचरमन्यस्य दादशलच-जपः, पूजायन्त्रम्, होमद्रव्याणि, वलिमन्त्रोद्वारः, होसीयद्रव्यभेदेन फलभेदः,

### वयोविंशपटले।

श्रीकरनामाष्टाचरमस्त्रोदारः, श्रस्य मन्त्रस्य ध्यानम्, श्रस्य पुरश्वरणं श्रष्टनचन्नपः, होमद्रव्याणि, महावराहमन्त्रोद्वारः, ष्रस्य ध्यानम्, ष्रस्य पूजायां ष्रष्टदत्तपद्मम्, ष्रस्य पुरश्वरणं लच्चजपः, होमद्रव्यविशेषेण विशेषकार्थेसिदिः, ष्रस्य यन्त्रम्.

# चतुर्व्धिंशपटले।

नृसिंहस्यानुष्ट्वमन्बीदारः, ऋषादिन्यासः, षड्ङ्गन्यासः, प्रसन्ताक्रूरताभे देन मन्त्रस्य है विध्यम्, नृसिंहधानम्, अस्य प्रणाभः, ग्रस्य पुरस्वरणं दाविंगत्सहस्रजपः, षोडशसहस्रं होमः. त्रस्य पूजायन्त्रम्, यस्य मन्वान्तरम्, श्रनेन विविधोपद्रवशान्तिः, मन्दान्तरम्, ध्यानान्तरम्, विसंहचक्रम्, वृत्तिं हयत्वम्, होमीयद्रव्यभेदेन विविधकार्म-साधनम्,

## पञ्चविंशपटले।

विणापन्नरमन्त्रस्य विशेषविधानम्,
मन्तोषारः,
मन्त्रवर्णेभ्ययक्रादीनासुत्पत्तिः,
यन्त्रे वीजात्तरस्थापनव्यवस्था,
गदादीनां मन्त्राः,
शक्तमन्त्रः,
स्मलमन्त्रः,
दण्डादीनां मन्त्राः,
गक्डमन्त्रः,
विणामन्त्रः,
चक्रादीनां वर्णादीनि,
महावराहध्यानम्,
सार्चान्तिसंहध्यानम्,
श्राराधनाप्रयोगः,

# षड्विंशपटले।

प्रासादमन्त्रोद्वारः, प्रासादपदयोगार्थः, ऋषादिन्यासः, षड्ड्रन्यासः, पार्व्वतीखरध्यानम्, मन्त्वाणां देवताः पञ्च, अस्य पुरश्वरणं एकादशबचजपः, होमीयद्रव्याणि, पीठमन्त्रः, श्रघोरधानम्,

श्रष्टितंश्रत्कलान्यासिविधिः,

चेत्रलचणम्,

पञ्चा चरमन्तः:

श्रस्य ध्यानम्,

गोलकन्यासः,

पृष्पाञ्चलिमन्तः,

श्रीशिवस्तवः,

मन्त्रान्तरम्,

ध्यानम्,

## सप्तविं शपटले।

दिचिणामू तिमन्तः,
न्यासस्थानानि,
ध्यानम्,
ग्रस्य पुरश्वरणं विंगतिसहस्राधिकलचित्रयजपः,
होमीयद्रव्याणि,
मन्तान्तरम्,
ग्रस्य ध्यानम्,
होमीयद्रव्याणि,
तक्षेदेन विविधकार्थ्यसिषिः,
ग्रघोरयन्टम्,
मन्तान्तरम्,

ध्यानम्, यन्त्रान्तरम्,

#### अष्टाविंगपटले।

योशिवस्य चिन्तामणिसंज्ञकमन्तोषारः,
ग्रह्मणादिन्यासः श्रष्टन्यासय,
ग्रस्म ध्यानम्,
ग्रस्म पुरश्वरणं लज्ञजपः,
रोगोपश्यमनमन्तः,
रोगोपश्यमनमन्तः,
सर्व्वरज्ञाकरविधानम्,
सर्व्वरज्ञाकरमन्तः,
ग्रस्म ध्यानम्,
ग्रस्म ध्यानम्,
ग्रस्म ध्यानम्,
ग्रस्म ध्यानम्,
ग्रस्म प्रश्वरणं तिलज्ञजपः,
चण्डमन्तोषारः,
ग्रनेन दिविधमलाप्तिः.

## एकोनविंशपटले।

गायत्रीमन्त्रोद्वारः, सप्त व्याहृतयः, व्याहृतिपदयोगार्थः, गायनीप्रणवयोरैकाम्, गायनीवर्णानां यीगिकार्थः, श्रोकारगायत्रीब्रह्मणामेकता, गायनीजपश्रकारः, निक्च्छासप्राणायामः, गायनीजपक्रमः,

### चिंगपटले।

चिष्ठव्विद्याया विधिः,
न्यासन्नमः,
नात्यायनीध्यानम्,
पूजाप्रयोगः,
तत्र नव शक्तयः,
चतुश्ववारिंशच्छक्तयः,
होमविधिः,
श्रस्तकथनम्,
मन्त्राचरैहेंवताङ्गकत्यना,
होमद्रव्याणि,
नचताणां चरादिसंज्ञा
मानुषादिसंज्ञा च,
वारनियमः,
विविधकार्थसिजिः,
विलिप्रदानम्,

## एक विंशपटले।

महितमन्त्रस्थानुष्टुभी विधानम्, ऋषादिन्यासः, षड्ङन्यासे मन्त्रवर्णीनां नियमः, न्यासस्थानानि. ध्यानम्, चस्याष्टावरणम्. हाचिंगच्छत्तयः. श्रस्य पुरस्वरणं लच्चजपः, दग होमद्रव्याणि, दशद्रव्याणां समस्ते हींमः व्यस्तहोमेन पृथक् पृथक् कामनासिंडिः, १७००, ७ होसद्रव्यभेदात् विविधकामनासिद्धिः यताचरमन्दीदारः. ध्यानान्तरम. अस्य प्रस्थरणं लचजपः. होमविधि:. संवादस्ताविहितधानम्, अत होमविशेषः. वर्णमन्त्रः, ग्रस्य ध्यानम, होमविधिः,

#### द्वाचिंशपटले।

यन्तरचनाभिर्व्विविधकार्थाणि, पार्व्वत्वा एकष्ठश्रचरमन्त्रः, श्रस्य ध्यानम्, होमविधिः, होममन्त्रः, यस्य होमविधिः,
हस्यितमन्त्रोडारः,
होममन्त्रः,
श्वासमन्त्रः,
व्यासमन्त्रोडारः,
व्यासमन्त्रोडारः,
व्यासमन्त्रोडारः,
व्यासध्यानम्,
मन्त्रान्तरम्,
परमेष्वरमन्त्रोडारः,
यस्य पुरवरणं वोड्शसहस्रजपः,
परमेष्वरमन्त्रोडारः,
यस्य पुरवरणं यग्रुतजपः,
पार्वित्या ध्यानम्,

#### वयस्विंगपटले।

यनपत्यताकारणानि,
यपत्यहीनानां खेवां पितृणाच यथःपतनम्,
यपत्योत्पत्तिकरो यागिविधः,
सङ्गोचकमन्त्रेण पच्यव्यप्राधनम्,
सङ्गोचकमन्त्रः,
गुरुतचणम्,
याद्यशिष्यतचणम्,
वर्ज्यशिष्यतचणम्,
वर्ज्यशिष्यग्रहणे दोषयुतिः,
गुर्विभमतद्रव्याणि शिष्येस्ताच्यानि,
गुरुग्रहे शिष्याणां वर्ज्यक्रमी।णि,

तन्तेऽस्मिन् पञ्च भेदाः, अञ्चलकारः, ब्रह्मनमस्तारः,

# चतुस्बिंगपटले।

लवणमन्त्रोद्वारः, प्रानिध्यानम्, रातिध्यानम्, दुर्गाध्यानम्, भद्रकालीध्यानम्, कार्यभेदे देवताभेदः, विविधकार्याणि, प्रानेः प्रार्थनामन्त्रः, विविप्रदानमन्त्रः,

## पञ्जिवंशपटले।

प्राणप्रतिष्ठामन्त्रोद्वारः, ऋष्यादिन्यासः, ग्रङ्गन्यासः, न्यासस्थानानि, प्राणप्रतिरूपाया देव्या ध्यानम्, पुरसर्णं लचजपः, श्रनेन विविधकार्यंसिद्धिः,

## षट्विंशपटले।

चैलोकामोइनमन्होदारः, रमापतिचिन्तनम्, ऋष्यादिन्धासः, षड्झमन्ताः, सदर्भनमन्तः, ग्रह्ममन्तः, ग्रह्ममन्तः, सुषत्तमन्तः, प्राग्रमन्तः, पाग्रमन्तः, गरुड्मन्तः, वैलोकामोचनगायनी, हर: पूजामन्तः, देवीमन्तः, प्रत्यादीनां मन्तः, नेलोकामोचनध्यानम्, पचायुतजपः, होमविधिः,

स्चीपतं सम्पूर्णम्।

